# Ananda K. Coomaraswamy Hindouisme et Bouddhisme

Traduit de l'anglais par René Allar et Pierre Ponsoye

Ananda K. Coomaraswamy (1877-1947) n'était pas seulement un des plus célèbres spécialistes de la philosophie, des religions et de l'art orientaux, mais aussi un connaisseur de la pensée de l'Occident où il avait vécu de longues années. Son analyse du Bouddhisme et de l'Hindouisme est donc particulièrement précieuse : elle ne se contente pas d'exposer la signification de ces deux religions, mais les compare constamment aux grands courants de la pensée occidentale.

*Dîpañkara* (détail). Palais du Bogd-Khân, Ulân-Bâtar Photo © RMN.



folio essais

ISBN 2-07-032884-8 A 32884 Catégorie F8

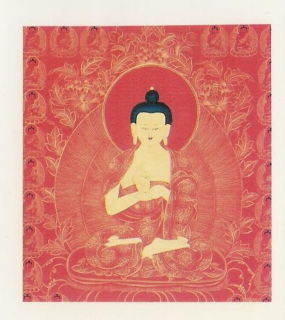
Hindouisme et Bouddh

Coomaraswamy

Ananda K.

Ananda K. Coomaraswamy

Hindouisme et Bouddhisme



folio essais

# Ananda Coomaraswamy Hindouisme et Bouddhisme - Brahmâ et Brahma

#### 92 Hindouisme et Bouddhisme

est en fait la doctrine fondamentale de la Philosophia Perennis, où que nous la rencontrions. L'esprit retourne à Dieu qui le donna quand la poussière retourne à la poussière. Γνωθι σεαυτον: Si ignoras te, egredere. « Là où je vais, vous ne pouvez encore me suivre... Si quelqu'un me suit, qu'il se nie lui-même 15. » Nous ne devons pas nous faire illusion à nous-mêmes en supposant que les mots denegat scipsum doivent être pris dans une acception éthique, ce qui serait prendre le moyen pour la fin. Ils signifient ce qu'entendent saint Bernard quand il dit que l'on doit deficere a se tota, a semetipsa liquescere, et Maître Eckhart quand il dit que « le Royaume de Dieu n'est pour personne si ce n'est pour celui qui est enfièrement mort ». « La parole de Dieu va jusqu'à séparer l'âme et l'esprit 16 »; et l'Éveillé aurait pu dire aussi que « personne ne peut être mon disciple s'il ne hait sa propre âme» (Και ου μισει... την εαυτου ψυχην)17. «L'âme doit se mettre elle-même à mort. » - « De peur que le Jugement Dernier ne vienne et ne me trouve non annihilé, et que je sois saisi et mis entre les mains de ma propre individualité 18. »

## La Doctrine

Dans la question du Bouddha citée plu s haut : « Ne scrait-il pas mieux pour vou s que vous poursuiviez le Soi 1 ? » il y a ui 1 contraste précis entre le pluriel du verb o et le singulier de l'objet. C'est l'Un que c doit trouver la multitude. Considérons le s nombreux autres textes bouddhiques dan s lesquels les « soi », respectivement compos é et mortel et unique et immortel, sont mi s en opposition. La question est posée, tou t comme elle l'avait été dans les fivres brah maniques : « Par quel soi (kêna âtmanâ) 1 atteint-on le monde de Brahma? » La réponse est donnée dans un autre passage 5 où la formule habituellement employée pou r décrire la réalisation de l'état d'Arhat con clut : « Par le Soi qui est Identique à Brah ma » (brahma-bhûtêna-âtmanâ), tout comm c elle l'est dans les Upanishads : « C'est e n tant que Brahma qu'il retourne à Brahma 2. » De ec monde il n'est aucun retour (puna r

âvartana) par nécessité de renaissance 2. D'autres passages distinguent le Grand Soi (mahûtman) du petit soi (alpâtman), ou le Soi splendide (kâlyânâtman) du soi impur (papatman): le premier est le juge du second 4. « Le Soi est le Seigneur du soi et son but 6. » Dans la parole : « Pour celui qui l'a atteint il n'est rien de plus cher que le Soi 8 », on reconnaît la doctrine des Upanishads selon laquelle « seul le Soi est véritablement cher 7 », le « Aime-toi Toimême 8 » hermétique et la doctrine chrétienne selon laquelle « un homme, par charité, doit s'aimer lui-même plus que personne d'autre »; lui-même, c'est-à-dire le Soi pour l'amour duquel il doit se nier soimême.

Dans la doctrine brahmanique, notre Soi ou notre Personnalité intérieure, immortelle, imperturbable et bienheureuse, la seule et la même pour tous les êtres, est Brahma immanent, Dieu en nous 10. Il ne vient de nulle part et ne devient personne 11. « Cela » est ; mais rien d'autre ne peut en être dit qui soit véridique : « Tu ne peux pas connaître Celui qui fait connaître ce qui est connu, et qui est ton Soi en toutes choses 12. » Tout comme Dieu Lui-même ne connaît pas ce qu'll est, parce qu'll n'est aucun « ce » 13. La doctrine bouddhique procède de même par élimination.

La doctrine

95

Notre propre constitution et celle du monde sont analysées à mainte reprise; et la description de chacune des cinq facultés physiques ou mentales de l'individualité transitoire, à laquelle l'« inculte multitude» s'identifie « elle-même », est suivie de la déclaration : « Ceci n'est pas mon Soi » (na mê so âtmâ). On observera que, parmi les mentalités infantiles qui s'identifient avec leurs accidents, le Bouddha aurait compté Descartes avec son Cogito, ergo sum.

En fait, il n'y a pas plus d'individu que d'âme du monde 14. Ce que nous appelons notre « conscience » n'est rien d'autre qu'un processus mental. Son contenu change de jour en jour, et il est aussi soumis au déterminisme causal que le contenu de la réalité corporelle 15. Notre individualité est constamment en cours de destruction et de renouvellement 16; il n'y a dans le monde ni soi ni rien de cette nature; et tout cela s'applique à tous les êtres, ou plutôt à tous les devenirs, soit d'hommes, soit de Dieux, maintenant et dans l'au-delà. Plutarque déclare semblablement : « Nul ne demeure une personne, ni n'est une personne... Nos sens, par suite de notre ignorance de la réalité, nous disent faussement que ce qui paraît être est effectivement 17. » Le vieux symbole brahmanique (et platonicien) du char illustre cela: le char, avec toutes ses

162 Hindouisme et Bouddhisme

163

### La Doctrine

1. Sn., 508 : Ko sujihati muchchati bajjhati cha? kên'attanâ gacchati brahmalokam? Les réponses que comportent évidemment ces questions sont Yakkha comme dans Sn., 875 et brahmabhûtêna attanâ comme dans A., II, 211: les réponses brahmaniques, AA., II, 6, prajñanam brahma, sa étêna prajñênatmana... amritah samabhayat, BU., IV, 4, 6, brahmaiya san brahmapyêti (avec le commentaire de Shankra, disant que c'est du Paramâtmâ seulement que l'on peut assirmer l'asservissement et la délivrance) sont essentiellement les mêmes; ef. BG., XVIII, 54, brahma-bhûtah prasannâtmâ. Rendre kên'attanâ par « par quoi? » seulement est caractéristique des amoindrissements de Lord Chalmers, De la même façon, le PTS Dictionary omet soigneusement des références positives concernant attà et ignore mahattâ. Mrs. Rhys David a discuté le rapport mahattâ == mahdtmå (par ex. Review of Religion, V1, 22 f.), mais ignore la nature du mahiman (« majesté ») sur quoi repose l'épithète.

2. A., II, 211, brahma-bhûtêna attanâ viharati ; de même BU., IV, 4, 6, brahmaiva san brahmâpyêti.

3. DA., I, 313, tato brahma-lokā patisandhi-vasēna na avattana-dhammo, développant D., I, 156, anasatti-dhammo; comme dans BU., VI, 2, 15, tē tēshu brahma lokēshu... vasanti, tēshām na punurāvrittih; ÇU., IV, 15,

6, imam manavam-avartam navartante; CU., VIII, 15. Il faut toutefois distinguer salut et perfection. Étre devenu un Brahmâ dans le monde de Brahma est sans doute un haut accomplissement, mais ce n'est pas le degré suprême, la sortie finale (uttarakaraniyam, uttarim nissaranam), l'extinction exempte de tous les facteurs de l'existence dans le temps (anupadisésa-nibbanam) que peut atteindre un Brahmâ, même dans le monde de Brahma. La scule condition supérieure à celle-là est l'atteinte de cette fin suprême ici même et maintenant plutôt qu'après la mort (M., II, 195-6; D., 1, 156; A., IV, 76-7; cf. BU., IV, 3, 33 où Janaka, instruit de ce qui concerne le monde béatifique de Brahma, demande « plus que cela, pour ma délivrance »). Ces textes rendent évident que dans l'équation ordinaire brahma-bhûto = buddho, ce n'est pas « devenir Brahmâ » mais « devenir Brahma » qu'il faut comprendre : le Bodhisattwa était d'ores et déjà un Brahmâ et un Mahâ-Brahmâ, dans ses précédents états (A., IV, 88), mais, somme toute, il n'était pas encore un Bouddha; ef. MU., VI, 22 où il est question de dépasser le Brahmâ intelligible, et de réintégrer le suprême, le nonintelligible Brahma en qui (ou quoi) toutes les caractéristiques individuelles (prithag-dharminah) ont disparu; ainsi dans Sn., 1074-6 où le Muni, affranchi du nom et de la forme, « atteint son but » dont on ne peut rien dire, parce que toutes ses caractéristiques individuelles sont « confondues » (sabbésu dhammesu samuhatesu) comme les fleuves quand ils atteignent la mer (A., IV, 198). D'autre part, quand, Sn., 478, 509, le Bouddha, en tant que personnage visible, est reconnu comme le sakkhi brahma (= sakshat brahma, BU., 111, 4, 2 = pratuaksham brahma, Taitt. Up., 1, 12), Brahmâ au maseulin est manifestement approprié, le Brahmâ visible

Notes