
HAL Id: hal-01256409
https://hal.science/hal-01256409v1

Submitted on 14 Jan 2016

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépôt et à la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche français ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

Socrate et la Tradition des Mystères, une nouvelle
approche historique

Jean-Luc Périllié

To cite this version:
Jean-Luc Périllié. Socrate et la Tradition des Mystères, une nouvelle approche historique. 2016.
�hal-01256409�

https://hal.science/hal-01256409v1
https://hal.archives-ouvertes.fr


 

UNIVERSITÉ PAUL VALÉRY, MONTPELLIER III 
 

Département de philosophie 
 

 
Socrate et la Tradition des Mystères 

 
Une nouvelle approche historique 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
À propos de l’ouvrage  

de  
Jean-Luc Périllié 

 
 

Mystères socratiques et traditions orales de l’eudémonisme 
dans les dialogues de Platon 

 
 

 
 
 

 
Compte rendu de la conférence  

du mardi 17 novembre 2015  
à l’Université Paul Valéry 

 
 
 



Socrate et la Tradition des Mystères 

2 

 
 

 

 
 

Sommaire 
 
 
 
 
Remerciements ........................................................................................................................... 3 
 
L’eudémonisme, la théorie des Idées et la question des Mystères dans l’œuvre de Platon ....... 4 
 
Le Socrate historique................................................................................................................ 14 
 
La succession Socrate - Platon et la theia moira...................................................................... 18 
 
Les « mythes platoniciens », leur fonction mystérique............................................................ 26 
 
Socrate maître de sagesse ou maître spirituel........................................................................... 29 
 
Le statut du logos chez Socrate ................................................................................................ 31 
 
Platon et l’écriture, l’ésotérisme socratique ............................................................................. 35 
 
Socrate, Platon et la métempsychose ....................................................................................... 38 
 
Philosophie comme transposition rationnelle de la Tradition orphique................................... 42 

 

 

 

 



Socrate et la Tradition des Mystères 

3 

Remerciements 
 

 
Un grand merci à tous ceux qui m’ont aidé à constituer ce fascicule, en 
particulier Olivier Tinland, Jean Markert, Luc Foisneau et Jean-François 
Lavigne. Que M. Donnadieu qui m’a transmis l’enregistrement sonore de la 
conférence soit aussi remercié. 
Merci à Madeleine pour le soutien logistique et à Vivien pour sa relecture. 
Merci au public (étudiants, collègues, amis, auditeurs) venu en nombre pour la 
conférence du 17 novembre 2015. 

 
 

Montpellier, le 2 Janvier 2016 
 

 Jean-Luc Périllié 
www.jlperillie.com 

jean-luc.perillie@univ-montp3.fr 



Socrate et la Tradition des Mystères 

4 

Né en 1953, Jean-Luc Périllié à été l’élève d’Henri Joly au département de philosophie 

à Grenoble II. Agrégé de philosophie, il a enseigné en lycée pendant 24 ans. En 2000, il 

soutient sa thèse de doctorat consacrée à la notion pythagoricienne de Symétrie. En 2002, il a 

été nommé sur le poste de Maître de Conférences en philosophie ancienne à l’Université Paul 

Valéry, Montpellier III. Après avoir été Habilité  à Diriger des Recherches, en 2014-2015, il 

publie sa thèse d’Habilitation intitulée :  

Mystères socratiques et traditions orales de l’eudémonisme 
dans les dialogues de Platon 

 
Préface de  Thomas Alexander Szlezák 

Academia Verlag, Sankt Augustin, 2014-2015 
 

Le 17 Novembre 2015, Olivier Tinland, Directeur du département de Philosophie de 

l’Université Paul Valéry, Montpellier III, invite l’auteur à présenter son ouvrage dans ses 

grandes lignes et à répondre aux questions du public. 

 

L’eudémonisme, la théorie des Idées et la question des Mystères dans l’œuvre de Platon  
 

Olivier Tinland  
 

Cher Jean-Luc, le philologue allemand de l’Université de Tübingen, Thomas A. 

Szlezák, dans la préface de ton ouvrage sur les Mystères socratiques…1, affirme qu’il s’agit 

d’« un des livres les plus étonnants publiés depuis 50 ans dans le champ de la philosophie 

ancienne ». D’après lui, ce livre serait de nature à provoquer une « révolution ». Je l’ai lu. Il 

s’agit d’un opus de plus de 500 pages, dont le style est cependant clair et accessible. Chose 

aussi appréciable pour une thèse de cette ampleur : elle n’est pas surchargée de notes de bas 

de pages.  Quant au fond, effectivement, le moins qu’on puisse dire est que ton approche du 

Socrate des dialogues de Platon, cher Jean-Luc, est extrêmement atypique, située même, 

semble-t-il, à contre-courant relativement aux lectures les plus récentes. 

 Si j’ai bien saisi le sens de ta démarche, tu commences par concentrer toutes tes 

analyses sur la figure de Socrate. Tu te fondes sur ce personnage en tenant compte d’un 

certain nombre de points communs qui se remarquent dans les dialogues socratiques de 

Platon, de Xénophon et des fragments Eschine de Sphettos : un Socrate dès lors 

historiquement reconstitué, chez lequel tu décèles, très étonnement, un caractère « erôtikos » 

et mystérique. Selon tes analyses, Socrate aurait été à la fois un philosophe et le célébrant 

                                                 
1 La préface dans les deux versions anglaise et française est accessible sur le site : www.jlperillie.com 



Socrate et la Tradition des Mystères 

5 

d’un culte clandestin voué au Megas daimôn Éros. Partant de cette base, tu proposes une toute 

nouvelle lecture des dialogues de Platon. Bref, selon tes conclusions, le Socrate des 

« premiers dialogues » de Platon (qui est en même temps celui de Xénophon, celui d’Eschine 

et même celui d’Aristophane) s’avère être lui-même un personnage complexe, s’adressant au 

moins à deux types d’auditoire. Il aurait été, d’un côté, sur le plan public (exotérique), un 

purificateur et un propagateur philosophique du message eudémoniste — message provenant 

lui-même de la culture des Mystères —, de l’autre, sur le plan privé (ésotérique), un célébrant 

constituant autour de lui un « thiase », un cercle d’initiés.  

Plus précisément, la pratique socratique bien connue de la réfutation (elenchos) ne 

correspondrait, dans le cadre les entretiens dialectiques privés, qu’à une étape préalable de 

purification (catharsis) au sein d’un parcours initiatique global — parcours à caractère 

maïeutique et religieux. Ta reconstitution va même très loin puisque tu montres qu’un certain 

nombre de dialogues, comme le Gorgias, l’Alcibiade, le Charmide, l’Euthydème, le Phèdre, 

le Cratyle, le Théétète, sans oublier le Ménon et le Banquet, obéissent à un itinéraire de type 

initiatique, Socrate étant l’initiateur, le hiérophante : celui qui manifeste le sacré. 

Par conséquent, cher Jean-Luc, si j’ai bien compris ton propos, tu incorpores 

l’ elenchos socratique au sein même de la procédure mystérique et, à cet égard, tu fais 

remarquer que l’intervention des traditions orales à certains moments-clés des dialogues, se 

rapporte à une fonction religieuse qui est de recréer le Phrontistèrion (la maison des Mystères 

socratiques dans les Nuées d’Aristophane). Tu as ainsi proposé, dans ton livre, un 

recensement de tous les passages où interviennent des traditions qui sont toujours marquées 

par l’oralité et qui transmettent directement ou indirectement le message de l’eudémonisme. 

D’où le titre de ton ouvrage. 

Voici les premières questions qui me sont venues à l’esprit à la lecture de ton livre : 

j’aimerais savoir pourquoi tu accordes une si grande importance au fait religieux dans les 

dialogues de Platon, notamment à cette religiosité que tu appelles « eudémoniste » ? Est-ce 

qu’il y a dans ces textes suffisamment d’indices pour dire que nous avons affaire 

prioritairement à une philosophie religieuse (ladite théorie des Idées étant, d’après toi, 

seulement secondaire dans les dialogues) ? Comment se fait-il que ton approche dite à la fois 

« religieuse » et « eudémoniste » n’a jamais été proposée avant toi avec autant d’insistance 

par les historiens de la philosophie antique ? Comment en es-tu arrivé à défendre une 

approche des dialogues de Platon aussi différente, et à certains égards aussi déconcertante ? 

Enfin, comment caractériserais-tu les principales options interprétatives auxquelles tu 

t’opposes en défendant une telle approche ? 



Socrate et la Tradition des Mystères 

6 

Jean-Luc Périllié 

Je te remercie, cher Olivier, de m’avoir invité et de me faire l’honneur de pouvoir 

présenter en public mon travail2. Je te suis aussi très reconnaissant d’avoir fait l’effort de lire 

attentivement mon ouvrage et de l’avoir résumé. De même, je ne saurais suffisamment 

remercier l’auditoire d’avoir pris le risque de venir dans cette salle des colloques de 

l’Université Paul Valéry, ceci aux lendemains de ces effroyables attentats de Paris. 

 

Tu viens de souligner, Olivier, le caractère plutôt atypique de ma lecture des dialogues 

de Platon. Je vais donc commencer par m’expliquer sur ce point. Ensuite, j’aborderai la 

manière dont je perçois la présence de la théorie des Idées dans les dialogues de Platon. Enfin, 

je parlerai de l’importance du fait religieux, toujours dans les dialogues de Platon.  

En réalité, l’originalité de mon approche n’est que très relative car je reprends des 

thèses qui ont été formulées il y a plus d’un siècle par de très grands spécialistes, comme 

Victor Brochard et Alfred Edward Taylor.  

La lecture de Brochard3 du Banquet de Platon, malheureusement, n’a pas été retenue 

par Léon Robin qui, durant la première moitié du XXème siècle, a fixé en France le canon des 

études platoniciennes. Les lectures françaises sont, il est vrai, depuis Robin très axées sur la 

théorie des Idées. Évidemment cette théorie est importante. Je ne dirais donc pas précisément 

qu’elle est « secondaire » chez Platon lui-même, car elle constitue le faîte de la pensée 

platonicienne. Mais elle ne représente pas, à mon sens, la principale doctrine des dialogues. 

En France, on retient généralement deux grandes doctrines dans les dialogues : la 

théorie des Idées propre à Platon et la théorie de la vertu-science, celle-ci étant plutôt attribuée 

au Socrate des « premiers dialogues ». On parle alors d’un « intellectualisme socratique » qui 

n’est, en réalité, que dans l’esprit des interprètes français…  

Dans les pays anglo-saxons, les thèses de Taylor, en accord avec celles de John Burnet, 

ont fait florès pendant le XXème siècle. Toutefois, en raison de l’influence de Gregory Vlastos, 

elles ont fini par être abandonnées. Pour faire bref, je dirais qu’à la suite de Taylor, je 

considère que bon nombre de dialogues de Platon, pas seulement ceux qu’on appelle les 

« premiers dialogues », mais aussi ceux que l’on classe dans la « période médiane » (Banquet, 
                                                 
2 Je précise que, durant la conférence du 17 novembre 2015, en raison de certaines contraintes de temps, je n’ai 
pas toujours été en mesure d’expliciter certains points de vue importants. Dans cette version rédigée à partir de 
l’enregistrement sonore, je rajoute certaines considérations (notes de bas de page, quelques développements 
supplémentaires) susceptibles de rendre mon exposé plus compréhensible et plus complet. De même, j’ai 
transcrit la présentation d’Olivier Tinland et ses questions, ainsi que les questions formulées durant la conférence 
par plusieurs collègues, avec leur accord. Une question supplémentaire d’Olivier, infra, p.  31, a été proposée 
après la conférence. J’ai enfin rajouté des remarques finales infra, p. 42 sq. 
3 Je préciserai plus bas ce que je retiens de V. Brochard. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

7 

Phédon, Phèdre, République, jusqu’au Théétète), sont fondamentalement socratiques. 

Toutefois, je ne vais pas jusqu’à dire que ces dialogues sont totalement socratiques. 

Je m’explique. Indéniablement, la théorie des Idées appartient en propre à Platon, non 

pas à Socrate. La progression évolutive, dite génétique, des dialogues de Platon en atteste. 

Cela est aussi très clairement confirmé par Aristote4. Plus précisément, lorsque les dialogues 

présentent cette doctrine, force est d’abord de constater que celle-ci reste pour le moins 

discrète… On ne commence à la percevoir que dans les strates les plus profondes des 

dialogues de la période médiane. De plus, lorsqu’elle advient, elle surgit pratiquement 

toujours au terme d’un itinéraire, qui est d’ailleurs de type initiatique (fin du parcours du 

prisonnier de la Caverne, fin du discours de Diotime dans le Banquet). Dans le Phédon, elle 

est mise au compte d’une « deuxième navigation » : expression métaphorique d’un parcours 

qui implique la révélation. Dans le Phèdre, le surgissement de la phraséologie des Mystères, 

lorsque la doctrine des Idées est évoquée (deuxième discours de Socrate), est encore très 

significatif. Absente du Théétète, réfutée dans le Parménide, la doctrine réapparaît dans 

l’ouvrage de vieillesse, le Timée, mais sous le couvert du mythe. Enfin, sa présence n’est plus 

très évidente dans les Lois, dernier grand dialogue de Platon. En conséquence, la théorie des 

Idées ne peut pas être considérée comme constituant la principale doctrine des dialogues : elle 

est emblématique chez Platon en tant que philosophe, non pas dans ses propres dialogues5.  

Pour ce qui concerne la théorie de la vertu-science, il s’agit bien d’une conception 

originairement socratique. Selon cette théorie, il suffit de savoir ce qu’est la vertu pour que 

l’on soit dissuadé de commettre le mal. D’où la formule bien connue « nul n’est méchant 

volontairement » que l’on trouve dans le Protagoras. Un interprète récent, Jean-François 

Pradeau, explique que c’est la thèse même de la « philosophie » de Socrate dans les premiers 

dialogues6. J’ai vérifié. Dans les premiers dialogues dits socratiques, il est vrai que Platon a 

mis dans la bouche de Socrate les deux termes apparentés que sont le verbe philosophein et le 

substantif philosophia. Le verbe se trouve dans l’Apologie (29d-e) et il est directement associé 

à trois concepts essentiellement critiques : interroger, examiner et réfuter. Il y a probablement 

d’autres significations à dégager, mais ce sont celles-ci qui apparaissent en premier lieu quand 

le mot philosophein est introduit par Socrate. Pour philosophia, dans les premiers dialogues 

dits socratiques, c’est dans le Gorgias (482a-b : passage qui renvoie à 470e sq.) que l’on voit 

                                                 
4 Voir mes remarques concernant Aristote, Métaphysique, M, 4, 1078b17-31, dans Mystères socratiques et 
traditions orales de l’eudémonisme dans les dialogues de Platon (désormais ici : Myst. socr.), p. 330, n. 1. 
5 On tend à confondre mécaniquement la philosophie spéculative de plus haut niveau chez Platon avec celle des 
dialogues. J’aborderai, infra, p. 35 sq., ce problème dans mes réponses concernant « Platon et l’écriture, 
l’ésotérisme socratique ». 
6 Voir Jean-François Pradeau, in Platon, Hippias majeur, Hippias mineur, GF Flammarion, Paris, 2005, p. 11. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

8 

ce terme clairement associé à un contenu doctrinal. Là, je suis désolé de contredire Jean-

François Pradeau, mais « la thèse que prononce la philosophie » n’est pas celle de la vertu-

science mais la thèse du bonheur du juste et du malheur de l’homme injuste. C’est une thèse 

propre à l’eudémonisme, qui suscite les sarcasmes et l’incompréhension des représentants de 

l’hédonisme, Polos et Calliclès. Pour eux l’homme heureux n’est pas le juste qui, en raison de 

son honnêteté, ne peut que s’attirer des ennuis, mais le tyran qui ne rencontre aucune limite 

dans sa poursuite des plaisirs. 

La thèse eudémoniste mise au compte de la Philosophia est dès lors exprimée et 

développée d’une manière substantielle dans le Gorgias, mais elle apparaît déjà en filigrane 

dans l’Apologie : Socrate se présente lui-même comme pourvoyeur de bonheur réel (36d-e). 

Cette annonce d’un bonheur possible pour l’homme est constante et invariable : elle traverse 

pratiquement tous les dialogues depuis ceux de jeunesse jusqu’à ceux de vieillesse. En réalité, 

il faut voir que le thème de la vertu-science dépend lui-même de l’eudémonisme : dans la 

première partie de l’Euthydème qui récapitule l’apport socratique, il est dit que le bonheur 

résulte nécessairement de la science de l’usage des biens. En conséquence, la théorie de la 

vertu-science ne se comprend dans sa globalité que si on la replace dans son cadre 

eudémoniste7. On ne peut se comporter d’une manière injuste quand on sait pertinemment que 

la justice est la condition du bonheur. 

Ainsi, comme premier point de départ de mon travail, j’en suis venu à la considération 

selon laquelle ce qui fait à la fois l’unité et l’esprit de pratiquement tous les dialogues de 

Platon, c’est le message eudémoniste, c’est-à-dire l’annonce de la possibilité pour l’homme 

d’atteindre l’eudaimonia, en tant que « bonheur démonique », bonheur plus qu’humain, ceci 

au moyen de la pratique des vertus. Le personnage de Socrate, en dépit de son positionnement 

critique et de son inscience proverbiale, doit être reconnu pour ce qu’il est réellement dans les 

dialogues de Platon, à savoir un homme hors du commun qui propage le message de 

l’eudémonisme — message qui sera ensuite redéployé dans un cadre ontologique et 

cosmologique par Timée dans l’ouvrage éponyme, pour être finalement repris dans une 

dimension de politique concrète et appliquée, avec les Lois. 

Force est donc de constater que les exégètes français, hormis certains interprètes 

comme par exemple André-Jean Festugière8 qui a examiné la notion d’eudaimonia, n’ont pas 

suffisamment repéré la philosophie principale des dialogues, ceci probablement parce qu’ils 

se sont trop focalisés et sur la théorie des Idées et sur le thème de la vertu-science. 

                                                 
7 Cf. Myst. socr., p. 133-135 et p. 373 sq. 
8 Cf. Myst. socr., p. 482, n. 115. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

9 

À l’inverse, les Anglo-Saxons ont davantage dégagé le thème de l’eudémonisme 

(Gregory Vlastos, Terence Irwin). Ils ont aussi largement distingué la part socratique des 

dialogues de Platon. Ce qui est tout en leur honneur. Toutefois, leur approche étant 

principalement de type analytique, la tendance, chez eux, est souvent de pousser l’analyse à 

l’extrême. D’où, probablement, le sens hypercritique qui les caractérise : j’en veux pour 

preuve le fait que la plus forte opposition aux thèses « ésotéristes » de Tübingen9 est venue 

des États-Unis, avec Harold Cherniss et Gregory Vlastos. De plus, en raison d’un certain 

positivisme propre à l’esprit analytique, les lectures anglo-saxonnes ont eu du mal, il me 

semble, à se libérer des paradigmes et des idéaux de la modernité10. Je n’ai pas parcouru toute 

cette littérature, loin de là, mais la tendance de voir en Socrate le précurseur de la rationalité 

moderne paraît assez répandue chez les Anglo-Saxons des dernières décennies, en dépit des 

anciennes mises en garde d’A. E. Taylor. Une telle conception est non seulement très 

discutable mais témoigne, je dois dire, d’une certaine naïveté. L’historien n’a pas à ériger en 

modèles des philosophes anciens comme Socrate ou Aristote pour les instituer coûte-que-

coûte en tant que « pères-fondateurs du rationalisme moderne ». Tout au contraire, il doit faire 

l’effort de replacer un personnage historique dans son temps et tenter de le comprendre 

uniquement en fonction de ce que disent les textes. Si tel n’est pas le cas le risque, 

évidemment, est de commettre de graves contresens. Il suffit de voir à quel point, dans 

l’ Hippias majeur, Socrate ridiculise les toutes premières conceptions du progrès cultivées par 

les sophistes pour qu’on puisse dire qu’il ne passait aucunement, à son époque, pour un 

partisan des nouvelles tendances, des nouvelles modes intellectuelles.  

Socrate était même plutôt aux antipodes du rationalisme progressiste de l’époque, 

représenté à la fois par la sophistique, l’histoire d’Hérodote et de Thucydide, la politique de 

Périclès et la médecine hippocratique11 . Bref, Socrate, en réalité, était du côté des 

conservateurs. C’est une évidence émanant des textes, qui a été confirmée au milieu de siècle 

dernier par un grand historien du socratisme, Victor de Magalhães-Vilhena : « Jugé d’un point 

de vue aussi bien strictement politique que culturel au sens large, Socrate, on le sait bien, nous 

apparaît comme le héraut de la vieille tradition aristocratique. (…) Ou pour reprendre les 

paroles si justes de Taylor, "the able and dangerous head of an anti-democratic club" »12.  

                                                 
9 Voir infra, p. 35-37. 
10 Certes, G. Vlastos a lui-même regretté le manque d’objectivité des modern readers of Platonic scholarship. 
Toutefois, avec une expression comme « far ahead of his time as Socrates is in so many ways », il est clair qu’il 
continue de voir Socrate sous le prisme du paradigme moderniste. Cité in Myst. socr., p. 17, n. 4. 
11 Cf. Myst. socr., p. 323, n. 141  
12 Cité dans Myst. socr., p. 493, n. 136. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

10 

En définitive, l’eudémonisme socratique n’a qu’un rapport très lointain avec l’idée de 

progrès telle que nous l’imaginons de nos jours. Par la racine daimôn du mot eudaimonia, 

nous avons affaire à une notion fortement connotée religieusement. Surtout, les dialogues 

montrent que Socrate rattache constamment la doctrine eudémoniste à la tradition, en 

particulier à la religion des mystères.  

Peut-être n’est-il pas inutile de faire ici une brève présentation de la religion des 

mystères. Le fait est qu’il existait, à l’époque, certaines religions du salut individuel qu’on 

appelait « mystères » (mystèria) — religions parallèles et plus riches de contenu que celle que 

l’on connaît habituellement. En dehors du culte des dieux de l’Olympe qui était 

principalement de nature politique (chaque cité ayant sa divinité tutélaire), les Grecs se 

livraient à d’autres pratiques religieuses qui les engageaient davantage à titre personnel et qui 

étaient censées répondre aux grandes questions existentielles concernant la vie, la mort et la 

souffrance. Les mystères, comme le nom l’indique, étaient des cultes initiatiques à caractère 

secret. Ces cultes proposaient la félicité éternelle à la seule et unique condition de se 

soumettre à des rituels. Les cultes les plus caractéristiques à cet égard sont les mystères 

orphiques, qui sont décrits avec une certaine ironie par Platon, dans République II, par 

l’intermédiaire de son frère, Adimante. 

Ceci pose d’ailleurs un difficile problème car, d’un côté, Platon reprend dans ses 

mythes certaines croyances orphiques, de l’autre, il se moque des Orphiques. Il me semble 

qu’on peut résoudre cette contradiction apparente en soulignant le fait que Platon et Socrate 

font partie des philosophes qui, d’un côté, reprennent la tradition des mystères et qui, de 

l’autre, rejettent certains aspects de cette tradition, notamment une forme de ritualisme qu’ils 

considèrent comme irrationnel13. Ils procèdent alors à une transposition philosophique. 

Avant Socrate, les Pythagoriciens s’étaient déjà engagés dans cette direction. 

Considérant certainement le ritualisme orphique tel qu’il était pratiqué à l’époque comme 

superficiel et insuffisant, ils avaient proposé à la place un genre de vie appelé philosophikos 

bios14. Ce qui veut dire que, chez eux, l’initiation n’impliquait plus le rite purement gestuel et 

ponctuel, mais la difficile accession à la connaissance, dans le cadre d’une vie contemplative 

consacrée à l’étude. Par conséquent, l’initié c’est le philosophos et le non-initié l’ignorant. 

                                                 
13 Le célèbre Diogène de Sinope (« Socrate devenu fou », d’après Platon) exprime crûment la position commune 
des Socratiques face aux Mystères institutionnels (Éleusis), qui devait être celle de Socrate lui-même : « À des 
Athéniens qui lui demandaient de se faire initier aux Mystères, sous prétexte que, dans l’Hadès, les initiés ont 
droit à la première place, il [Diogène] répliqua : "Laissez-moi rire ! Agésilas et Épaminondas croupiraient dans 
le bourbier, tandis que n’importe quel pauvre type, à condition d’être initié, séjourneraient dans les Îles des 
Bienheureux " » (trad. Marie-Odile Goulet-Cazé) in Diogène Laërce, Vies, VI, 39. Voir encore ibid. VI, 4.  
14 Cf. Myst. socr. p. 140-141. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

11 

Les Pythagoriciens n’étaient pas pour autant de purs intellectuels : ils conservaient le secret 

mystérique et le rite initiatique lui-même, en orientant ce dernier vers l’accession au savoir 

selon des procédures codifiées et sélectives. Ces philosophes, de cette manière, bien avant 

Socrate, avaient donc déjà réformé l’orphisme. De fait, loin de le rejeter, ils conservaient le 

thème de la félicité comme fin ultime de l’initiation. En témoigne, par exemple, le thème des 

« Iles des bienheureux » dans le mythe orphico-pythagoricien du Gorgias (523b), que Socrate 

dit avoir réceptionné par tradition orale.  

Il me semble alors assez évident que lorsque Socrate recherche une telle félicité, 

lorsqu’il parle dans le Gorgias de philosophia, celle-ci impliquant un genre de vie d’ascèse, 

lorsque, de surcroît (in Gorgias, 493a)15, Socrate cite un Italien ou un Sicilien qui joue sur les 

mots en disant amyètos-anoètos (non-initié = ignorant), il est alors dûment présenté par Platon 

comme un philosophos qui se situe dans la tradition orphico-pythagoricienne.  

Mais ce qui est encore plus important à souligner en vue d’une bonne compréhension 

des dialogues, c’est que le ritualisme, chez Socrate, contrairement à ce qu’on pourrait penser, 

n’a pas été totalement effacé : en réalité, c’est l’entretien philosophique (dialegesthai) lui-

même, plus précisément l’entretien maïeutique en tant que mise à l’épreuve d’un individu en 

profondeur, qui constitue le nouveau rituel orphique avec des phases de mort symbolique, des 

révélations et des célébrations au moyen de formules tirées des Mystères : le philosophe 

devient le nouveau bacchant, comme le dit expressément Socrate dans le Phédon (69c-d)16. 

L’habitude des interprètes a été de prendre les formules relatives aux Mystères 

orphiques dans les dialogues, comme de pures expressions métaphoriques. Mon objectif est 

simple : j’examine seulement l’hypothèse selon laquelle ces formules renvoient à des cultes 

réels, mais soumis à une réorganisation conforme à la raison. Une hypothèse qui s’avère 

féconde, permettant de mieux comprendre l’organisation et les contenus des dialogues, 

notamment la récurrence des références aux traditions orales provenant des Mystères.  

Ce point étant essentiel, je constate que nombre de lectures récentes des dialogues ont 

bien trop souvent sous-estimé la part traditionnelle et mystérique du socratisme17. Or il faut 

                                                 
15 Cf. Myst. socr., p. 17, 32, 174, 205-208, 306, 343, 383, 401, 418, 428, 484, 498. 
16 Cf. Myst. socr., p. 211-212 sq. Par ailleurs, j’ai tenté de montrer dans Mystères socratiques (p. 328 sq.) que 
l’ Euthydème (première moitié du dialogue) reproduit d’une manière assez complète l’initiation socratique. 
Toutefois, généralement, les dialogues socratiques de Platon, de Xénophon et les fragments des dialogues 
d’Eschine restituent toujours (tout au moins partiellement) les Mystères socratiques (p. 408 sq.). La dialectique a 
d’abord été mystérique. Ensuite, avec les éristiques, elle a dégénéré en simple joute verbale dépersonnalisée, au 
mépris de toute vérité et de toute édification morale et philosophique. Platon, toujours dans l’Euthydème, a 
vigoureusement réagi contre cette dérive (cf. Myst. socr. p. 352 sq.).   
17 Signalons l’exception de l’étude d’Anne Gabrielle Wersinger : « The Meaning of " ῎Απολλον… δαιµονίας 
ὑπερβολῆς" in Plato’s Republic 6, 509b6–c4: a new hypothesis » in Second sailing, Alternative perspectives on 



Socrate et la Tradition des Mystères 

12 

voir que Socrate doutait de tout sauf de l’existence et de la puissance du divin. L’Américain 

Gregory Vlastos, le premier, a remarqué ce paradoxe qui avait échappé à tout le monde18. 

Vers quelle religion Socrate s’est-il alors tourné ? Certainement pas du côté de la religion 

anthropomorphique des dieux de l’Olympe. Le Gorgias, l’Apologie (40c) et le début du 

Phédon montrent qu’il se tournait du côté de la religion des Mystères, transposée 

philosophiquement à la manière des Pythagoriciens19. L’examen du rapport de Socrate à la 

tradition constitue pour mon travail un second point d’appui. 

On peut ainsi déplorer, chez les interprètes modernes, une sous-estimation de la 

question du religieux chez Socrate, comme séquelle de l’idéologie pro-moderniste, en 

contradiction avec les indications textuelles. Une conséquence qui en découle est 

l’évincement de la dimension charismatique du personnage. Il est pourtant dit dans les textes 

que Socrate provoquait habituellement autour de lui des phénomènes contagieux 

d’enthousiasme. Cela ressort des rares fragments d’Eschine le Socratique et du discours 

d’Alcibiade, dans le Banquet de Platon20 . La dimension de témoignage du discours 

d’Alcibiade a été repérée récemment par le spécialiste italien Livio Rossetti21  et cela 

représente pour moi un troisième point de départ. Mais il y a plus d’un siècle, Victor 

Brochard22 avait bien vu que le discours d’Alcibiade du Banquet devait être compris comme 

une description complète du Socrate historique (avec ses relations amoureuses, ses campagnes 

militaires, etc.). 

Je terminerai ma réponse à ton premier questionnement, Olivier, par quelques brèves 

remarques sur deux autres préjugés qui, à mon sens, ont encore fait obstacle à une bonne 

compréhension du Socrate décrit par Platon et les autres Socratiques : 

a) L’ a priori romantico-nietzschéen : on a fait de Socrate l’antithèse du dionysisme. À 

mon sens, je n’hésite pas à le dire, le jeune Nietzsche de la Naissance de la tragédie 

s’est complètement trompé sur le compte de Socrate. Pourquoi ? Parce qu’il n’avait 

probablement pas, à l’époque, suffisamment porté attention au Banquet de Xénophon 

— dialogue qui vient confirmer ce qui est dit par Alcibiade dans le Banquet de Platon, 

à savoir que Socrate doit être compris, avec la figure du silène, comme un personnage 

éminemment dionysiaque, non pas comme anti-dionysiaque. Le problème est que 

                                                                                                                                                         
Plato, (edit. Debra Nails and Harold Tarrant), Soc. Scien. Fennica, 2015, p. 53-58. La formule de Glaucon 
Apollon… daimonias hyperbolès peut être considérée comme une parodie du ritualisme socratique. 
18 Cité dans Myst. socr., p. 17, n. 4 p. 35, n. 33. 
19 Cf. Myst. Socr., p. 190 sq. 
20 Cf. Myst. socr., p. 53 sq. 
21 Cité in Myst. socr., p. 59, n. 22. 
22 Cité in Myst. socr., p. 88, n. 55 et 56. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

13 

beaucoup de spécialistes ont repris la thèse immature et insuffisamment fondée du 

jeune Nietzsche, comme si c’était parole d’évangile, alors que Nietzsche lui-même ne 

l’a pas conservée : dans ses ouvrages de maturité l’antithèse de Dionysos n’est plus 

Socrate mais le Christ. 

b) Je déplore aussi un a priori post-nietzschéen ou postmoderniste. Platon, perçu sous le 

crible d’un état d’esprit extrêmement soupçonneux (les spécialistes actuels devenant 

« historiens du soupçon »), est souvent réduit à un personnage retors, à un 

manipulateur qui aurait créé moult fictions, à commencer par ladite « légende 

socratique », dans un total mépris de la vérité. Utilisant la figure de Socrate à des fins 

qui ne peuvent être que détournées, personnelles, voire narcissiques, Platon aurait 

réduit son ancien maître à n’être qu’un « personnage conceptuel », uniquement créé 

dans le but d’illustrer ses propres conceptions. Selon un même esprit machiavélique de 

dissimulation, de détournement et d’appropriation, Platon aurait manipulé la tradition 

au point de lui faire perdre tout contenu substantiel. En bref, il n’aurait fait que 

renverser les traditions pour en faire des coquilles vides, comme Monique Dixsaut le 

soutient dans son commentaire du Phédon23. Une variante moins radicale et plus 

ancienne de cette tendance consiste à dire que, de toute façon, il n’y a pas de message 

chez Platon. Les dialogues, simples « machines à penser », ne visent pas à informer 

mais seulement à apprendre à penser. En quelque sorte une pensée sans objet ! Point 

de vue que l’on trouve actuellement, par exemple, chez Roger Pol-droit. Je signale que 

Platon dit d’une manière très claire, dans la Lettre VII (dont l’inauthenticité n’a jamais 

été établie par les spécialistes), qu’il faut croire aux anciennes doctrines sacrées 

(Palaioi kai Hieroi Logoi), qui sont celles de l’orphisme. Il ajoute encore qu’il a 

converti son principal disciple, Dion de Syracuse — personnage sur lequel il fondait 

tous ses espoirs —, en invoquant ces mêmes doctrines (Lettre VII, 335a-c). On n’est 

donc en aucun cas autorisé à dire que Platon ne croyait pas un traitre mot aux 

enseignements de l’orphisme concernant la félicité dans l’au-delà, les Îles des 

Bienheureux, l’immortalité de l’âme, la métempsychose, le corps-tombeau de l’âme. 

Voilà comment je me positionne relativement aux diverses options interprétatives 

actuelles et comment je peux justifier la particularité de mon approche de l’eudémonisme 

comme foi philosophique, traditionnelle et religieuse, cultivée par le Socrate historique, 

adoptée par Platon et propagée avec ses dialogues. 

                                                 
23 Citée dans Myst. socr., p. 19, n. 9. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

14 

Le Socrate historique 
 

Olivier Tinland 
 

Tu as été amené à réactiver la question socratique (restitution du Socrate historique à 

travers les témoignages et récits de ses contemporains). De ce point de vue, ta position peut 

être considérée comme étant, encore une fois, à contre courant de la tendance dominante. 

Mais était-ce vraiment nécessaire ? Puisque Socrate n’a légué aucun écrit, comment pouvons-

nous connaître sa propre contribution ? Pour toi, la solution se trouve en partie dans 

l’ Apologie de Socrate rédigée par Platon, qui est censée retracer le discours de Socrate 

prononcé devant ses juges. Voici ce qu’on lit à la page 108 de ton livre :  

 
« S’il est vrai que Socrate n’a pas gagné son procès, il n’en reste pas moins que, 
d’après le rapport que Platon a fait de la plaidoirie, s’est librement exprimée dans le 
tribunal athénien qui en avait manifestement perdu l’habitude, une parole de vérité, 
d’une puissance et d’une profondeur exceptionnelles, virulente même par moment 
dans son expression, s’imposant dès lors comme l’un des plus remarquables faits de 
parole qui se soient produits dans l’histoire des hommes, ayant laissé une trace écrite. 
Au moment où le discours écrit, « préformaté », récité d’une manière plus ou moins 
mécanique devenait la règle incontournable, avec Socrate, surgit tout à coup une 
parole vivante, imprévisible, fulgurante, qui d’un seul coup balaye et jette au rebut 
toutes les soi-disant belles constructions factices de la rhétorique poudrée et maniérée. 
Alors que l’écriture avait partout imposé ses impératifs, voilà que l’oralité semble 
pouvoir effectuer un retour en force, rétablissant tout à coup ses droits et sa 
prééminence fondamentale ». 

 
Peux-tu expliquer et justifier ta manière de réactiver la question socratique » ?   
 
 

Jean-Luc Périllié 

 
Pour la reprise de la question socratique, je m’appuie certes, en partie, sur l’Apologie 

de Socrate de Platon, sur le discours d’Alcibiade du Banquet rédigé par le même auteur, mais 

aussi sur la distinction des Socrate 1 et 2 de Vlastos24 : la distinction entre le Socrate des 

premiers dialogues dans lequel Platon recrée un Socrate proche du personnage historique et le 

Socrate 2 que l’on rencontre dans les dialogues de période médiane, comme porte-parole des 

thèses platoniciennes. Il est vrai qu’il aurait été plus simple pour moi de ne pas reprendre la 

question socratique et de la laisser là où Vlastos était parvenu. Toutefois, je persiste à penser 

                                                 
24 Gregory Vlastos, "Socrate et son influence", Philosophie grecque sous la direction de Monique Canto-Sperber, 
P.U.F.  1997-1998, p. 126-144 : (trad. de « Socrates », Proceeding of the British Academy, vol. 74, 1988, 89-
111.) 



Socrate et la Tradition des Mystères 

15 

qu’il faut reprendre cette question et la pousser encore plus loin que ne l’a fait Vlastos. Ceci 

pour plusieurs raisons : 

a) Il y a un point essentiel des dialogues de Platon qui ne doit pas être négligé : le fait 

que Platon ait cherché à régler lui-même la question socratique. Si on n’en tient pas 

compte, on ne comprend pas l’organisation spécifique de certains dialogues, en 

particulier le retour récurrent de la figure du premier Socrate, au sein même des 

dialogues de la période médiane. Il ne s’agit pas pour Platon, évidemment, de résoudre 

la question telle qu’elle se pose à nous actuellement, c’est-à-dire d’une manière 

historique, mais il la pose et la résout sur un plan judiciaire. Quand Socrate livre à 

Théétète son grand secret concernant l’art de la maïeutique (Théét. 149a), il dit : « ne 

me dénonce pas », sous-entendu : auprès des juges. On est donc bien dans un cadre 

judiciaire. Ce retour récurrent sur Socrate et sur sa technè s’explique en raison du fait 

que la réputation de Socrate a été bafouée, traînée dans la boue, six ou sept ans après 

sa mort, avec la publication d’un pamphlet intitulé : Accusation de Socrate25. Compte 

tenu de cette attaque post mortem prenant pour cible un philosophe qui avait déjà été 

injustement mis à mort, l’objectif de Platon, dans les dialogues de transition et dans 

ceux de la période médiane (et même jusqu’au Théétète), a été de faire toute la lumière 

sur Socrate. C’est ce qui détermine fondamentalement le grand projet apologétique de 

ses dialogues in Gorgias, Charmide, Alcibiade, Ménon, Banquet, Phédon, République, 

Théétète. 

 

b) La stratégie de Platon consistant à régler la question socratique a été beaucoup plus 

subtile que celle de Xénophon et, en fin de compte, pour l’historien actuel elle s’avère 

payante et crédible. Elle a consisté à reprendre les propos des Nuées (qui avaient causé 

beaucoup de tort à Socrate), et à relever ce qui reste vrai dans ce portrait, étant entendu 

que ce qui reste vrai n’est ni impie ni condamnable moralement ou politiquement. En 

conséquence, dans ses dialogues socratiques, Platon a entrepris de remonter à la racine 

des racontars médisants qui circulaient depuis longtemps sur le compte de Socrate. 

C’était déjà la stratégie de Socrate lors de son procès. De cette manière, Platon s’est 

donné les moyens de faire toute la lumière sur un cas complexe, notamment en tenant 

compte des opinions défavorables à l’égard de son maître. Ce qui veut dire que son 

portrait n’est pas unilatéral puisqu’il intègre les reproches qu’on adressait déjà à 

                                                 
25 Cf. Myst. socr., p. 117, n. 20. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

16 

Socrate de son vivant. En conséquence, le portrait de Socrate proposé par Platon est 

autrement plus complet et autrement plus crédible que celui de Xénophon qui, de son 

côté, a laissé de côté les reproches émanant des Nuées. Finalement on peut dire que, 

pour régler la question socratique, Platon a été beaucoup plus objectif, faisant la part 

des choses. Je parle alors d’un éclairage tournant et englobant, alors que Xénophon ne 

propose qu’un éclairage statique26 : une manière seulement unilatérale et partielle de 

traiter la question socratique. 

 

La conséquence est que l’entreprise apologétique de Platon n’a pas consisté à 

construire une légende artificielle, relative à Socrate. Ceci pour la simple et bonne raison 

qu’une telle légende, face aux graves accusations post mortem dont je viens de parler, n’aurait 

servi à rien. Créer une fiction de toutes pièces n’aurait été d’aucune utilité pour défendre la 

cause de Socrate. Au moment où Platon a rédigé ses dialogues beaucoup de gens se 

souvenaient de Socrate. Il valait donc mieux dire la vérité.  

Concernant le statut de l’Apologie, d’abord, je me range du côté des interprètes 

comme Charles Kahn27 et Mario Vegetti (avec qui j’ai discuté dernièrement), qui admettent 

que l’Apologie de Socrate rédigée par Platon a une valeur historique. Leur argument est que 

cette œuvre se conforme à une certaine pratique littéraire consistant à rapporter des hauts faits 

de parole. L’exemple-type est le Discours aux morts de Périclès (440) rapporté par Thucydide, 

l’historien ayant respecté scrupuleusement, à défaut de la lettre même, l’esprit du discours. Il 

en découle qu’il y a de très fortes chances pour que Platon en ait fait de même avec le 

discours de Socrate devant ses juges. À cela s’ajoute l’argument de bon sens que je viens de 

mentionner : lorsque Platon a rédigé l’Apologie, nombreux étaient ceux qui avaient assisté au 

procès. Il ne pouvait donc se permettre de falsifier ni les différentes étapes de la procédure ni 

même les paroles les plus marquantes du procès, sous peine d’être discrédité. Cela signifie 

qu’on dispose d’un document historique de tout premier ordre. 

 

À cela, je rajoute trois arguments supplémentaires :  

a) Socrate, dès le départ de son discours de plaidoirie, revendique la prééminence de la 

parole orale comme parole vivante. Il ne veut en aucun cas réciter un texte rédigé par 

des avocats spécialisés. Si Platon avait fait du discours de Socrate devant ses juges un 

simple prétexte pour épiloguer et pour exprimer personnellement toute sa créativité 

                                                 
26 Cf. Myst. socr., p. 16, n. 2 et 3 et p. 218 sq., p. 221 sq. 
27 Cité in Myst. socr., p. 112, n. 17. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

17 

philosophico-littéraire, il se serait mis en contradiction flagrante avec les intentions de 

Socrate : il aurait alors fait passer le discours écrit (le sien) avant le discours oral (celui 

de Socrate)28. Il est donc impossible que Platon ait pu se mettre lui-même en 

contradiction relativement à ce qu’il fait dire à Socrate. C’est, vous l’aurez peut-être 

reconnu, l’argument que je présente dans le passage de mon livre, qu’Olivier vient de 

citer. 

b) Un autre argument en faveur de la fidélité de l’Apologie est que, dans la Lettre VII, 

Platon dit lui-même qu’il y aurait de quoi être indigné (an dyscheraneien, 325b) par 

ce qui s’est passé durant le procès. Il est d’ailleurs le premier philosophe à avoir fait 

de l’indignation, comme l’a montré le regretté Jean-François Mattéi29, une motivation 

philosophico-littéraire. Or le fait d’être indigné implique nécessairement la fonction de 

témoignage, c’est-à-dire le respect de la vérité des faits, puisqu’il s’agit de dénoncer 

une injustice qui s’est réellement produite. Contrairement à Xénophon qui est absent 

du procès et qui se permet dans son Apologie de Socrate de donner son point de vue, 

Platon est un témoin du procès et, dans son Apologie, il s’est lui-même effacé car les 

faits parlent d’eux-mêmes. Ils révèlent une injustice flagrante face à laquelle on ne 

peut que s’indigner : le peuple d’Athènes a condamné à mort pour impiété un 

philosophe profondément religieux. 

c) Un autre argument est que l’Apologie ne peut pas avoir été rédigée plus de six ou sept 

ans après le procès, contrairement à ce qu’admet Luc Brisson, cet interprète étant 

d’ailleurs suivi aveuglément par presque tous les spécialistes français ! Pourquoi 

l’ Apologie est-elle chronologiquement proche du procès ? Parce que les Anciens 

rédigeaient en fonction des priorités du moment. Or, vers 393, comme je le disais, est 

paru ce pamphlet publié par Polycrate, intitulé Accusation de Socrate, s’attaquant 

principalement aux implications politiques du socratisme30. Ce qui veut dire que les 

griefs auxquels il fallait répondre prioritairement à partir de l’année 393 n’étaient plus 

exactement ceux du procès historique, mais les griefs politiques qui avaient été pointés 

du doigt par Polycrate. On accusait Socrate d’avoir été un ennemi du peuple : on le 

soupçonnait d’avoir été l’éminence grise de la tyrannie des Trente, en particulier 

d’avoir formé des gens comme Critias et Charmide. On lui reprochait aussi d’avoir été 

le mentor du personnage trouble, nommé Alcibiade. Tous ces individus ont été des 

                                                 
28 Cf. Myst. socr., p. 111. 
29 Jean-François Mattéi, L’homme indigné, Le Cerf, Paris, 2012. 
30 Je reprends dans Myst. socr. (citée p. 119) la thèse extrêmement forte et tout à fait convaincante de Jean 
Humbert (1930) qui, malheureusement, n’a pas bénéficié de la notoriété qu’elle méritait. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

18 

traîtres à leur patrie. L’accusation était donc très grave. On n’en était donc plus à 

s’attarder sur les questions religieuses du procès qui, en réalité, n’avaient été que des 

prétextes. L’urgence du moment, après 393, était qu’il fallait répondre aux accusations 

politico-morales. Ce que Xénophon a entrepris d’une manière directe avec les 

Mémorables, ce que Platon a voulu faire d’une manière indirecte (comme pour élever 

le débat) avec le Gorgias, le Charmide, l’Alcibiade et, bien sûr, plus tard avec la 

République31 et le Banquet. Or le fait est que l’Apologie rédigée par Platon ne traite à 

aucun moment des amitiés compromettantes de Socrate sur le plan politique, ceci en 

raison de la loi d’amnistie décrétée par Anytos aux lendemains de la guerre civile. 

Comme l’Apologie ne fait que reprendre mot pour mot les griefs du procès historique, 

elle n’a pu être rédigée que peu de temps après le procès. Ce qui vient confirmer le fait 

qu’il s’agit d’un rapport fiable. 

 

 

La succession Socrate - Platon et la theia moira 
 

Olivier Tinland 
 

Comment, selon ton approche des dialogues, comprends-tu la succession Socrate – 

Platon, notamment pour ce qui concerne les dialogues de la période médiane, comme le 

Banquet ou le Phèdre ? 

Par exemple, page 406, après avoir cité le passage 230a du Phèdre où Socrate affirme 

être  par nature investi par le « don divin » (theia moira), tu fais le commentaire suivant :  

 
« Ce propos du Phèdre s’avère d’une importance considérable car il résonne comme 
un aveu, une révélation tardive, une justification longuement attendue, enfin advenue, 
comme le fin mot de l’énigme du cas Socrate, concernant sa nature plus qu’humaine. 
Celui-ci affirme lui-même, avec cependant une apparence d’hésitation, qu’il lui arrive 
communément d’être investi par la theia moira, et cela en articulant à nouveau, d’une 
manière qui paraît systématique, son amathia (sa modeste ambition intellectuelle) et la 
theia moira. Ce que Phédon disait de Socrate, maintenant celui-ci le confirme et va 
même plus loin. Cela lui était naturel, selon ses dires. Autant dire que cela lui arrivait 
souvent. Constatons en plus que Socrate, ici, fait apparaître en peu de mots à la fois 
son humanité (modestie), sa bestialité apparente (thèrion) et son élection divine (theia 
moira). À nouveau, il apparaît comme le Silène, à la fois homme, bête et dieu. Un tel 
propos nous replace directement dans l’idiosyncrasie socratique et nous permet de 
saisir en même temps l’esprit même du grand dialogue, qu’est le Phèdre ». 

 

                                                 
31 Cf. Myst. socr., p. 117. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

19 

Ma question est la suivante : tu sembles dire que le Phèdre est un dialogue 

typiquement socratique, qui apporte le fin mot de l’énigme du cas Socrate, alors que l’on 

admet communément que c’est précisément le système platonicien qui se met ici en place. 

Peux-tu expliciter ton approche dans ses grandes lignes ? 

 
Jean-Luc Périllié 

 
D’abord, je tiens à préciser que j’adopte la lecture dite « génétique » de la plupart des 

interprètes. Preuve, d’ailleurs, que je ne cherche pas du tout à me singulariser. Il y a bien une 

évolution de la pensée de Platon depuis la dialogues de jeunesse jusqu’aux dialogues de 

vieillesse. Il est vrai que la figure de Socrate change à un moment donné. Mais encore faut-il 

savoir pourquoi et comment elle change. 

Cela veut dire que la lecture unitariste (non évolutive) qu’admettent certains 

interprètes encore actuellement me paraît totalement insoutenable. Si tel est le cas, on ne 

comprend pas que, d’un côté, Socrate fasse de la dialectique avec de très jeunes gens, comme 

dans le Lysis, le Charmide, le Gorgias, le Théétète, l’Euthydème et le Ménon, et que, de 

l’autre, le même Socrate interdise d’en faire avant l’âge de trente ans, comme on le voit dans 

le livre VII de la République32. De toute évidence, Platon, dans ce livre-ci, ne présente plus le 

point du vue du premier Socrate des dialogues, mais le sien propre, endossant alors son rôle 

de théoricien de l’État et de l’éducation. 

Il est vrai que, dans le Phèdre, Socrate s’entretient avec un homme jeune du nom de 

Phèdre qui, au moment du déroulement dramatique de l’œuvre, pourrait fort bien avoir 

dépassé la trentaine. Mais ce personnage présente une typologie qui en réalité est celle d’un 

tout jeune homme, comme le montre très clairement son enthousiasme juvénile. Il apparaît, 

d’ailleurs, comme un jeune touché de plein fouet par la révolution médiatique de l’écriture33. 

De fait, Platon reproduit dans ce dialogue de maturité la situation classique des entretiens de 

Socrate avec de très jeunes hommes qui, au terme du dialogue, décident de se convertir à 

l’initiation socratique. Pourquoi la figure de Socrate change-t-elle à un moment donné ? Je 

dirai simplement ici que la République nous fournit une explication très claire : le message 

eudémoniste de Socrate du livre I de ce vaste ouvrage (à savoir le Socrate 1, selon Vlastos, 

fort proche du Socrate historique) est confronté, dans le livre II, à des objections radicales, 

énoncées par les deux frères de Platon. Que fait alors ce dernier ? Il active une procédure que 

Socrate assume dans la suite du dialogue, qui est celle du « sauvetage du discours » (boèthein 

                                                 
32 Cf. Myst. socr., p. 283, n. 83. 
33 Cf. Myst. socr., p. 26. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

20 

tôi logôi). Se présente ainsi, dès le livre II, un second Socrate qui se porte à la rescousse du 

premier. Or les livres V, VI et VII révèlent que ce nouveau Socrate reprend et développe les 

enseignements de Diotime (exposés dans le Banquet). C’est donc un second Socrate que 

Platon a mis en scène dans la République, en vue de répondre aux objections de ses deux 

frères, suite, probablement, à d’importants questionnements et dilemmes qui l’ont préoccupé 

après la mort de Socrate. Mais comme l’objectif de base est de défendre le message socratique, 

à savoir le discours eudémoniste, Platon, dans la République, a attribué la procédure de 

sauvetage à Socrate lui-même. Il appartient à Thomas Alexander Szlezák d’avoir décelé cette 

vaste procédure structurelle34 (qui était passée inaperçue et qui est encore de nos jours ignorée 

ou sous-estimée chez les interprètes français ou francophones) — procédure pourtant 

déterminante, et même primordiale, dans l’organisation des dialogues de la période médiane 

et, de fait, parfaitement décrite et explicitée par Platon lui-même dans le Phèdre.    

Pour revenir au premier Socrate, il faut d’abord être fixé sur les différents types de 

dialectique qu’il pratiquait couramment. La dialectique variait en fonction du genre de 

personnes avec lesquelles le philosophe s’entretenait. Dans les dialogues socratiques, on peut 

en distinguer trois : 

 

- Type 1 : dialectique que j’appelle diplomatique. Elle fait suite à l’Oracle de 

Delphes35. Il s’agit d’interroger des notables : poètes, artisans et sophistes. Signalée au 

début de l’Apologie, elle est représentée au début du Gorgias, dans le Protagoras, les 

deux Hippias, l’Euthyphron, l’ Ion, la République, I. Socrate est alors ironique au sens 

grec : il surestime provisoirement le savoir de son interlocuteur au détriment du sien, 

d’où son aspect diplomatique. Cette dialectique fondée sur la réfutation est bien 

connue chez Platon. Curieusement, elle est très peu représentée par Xénophon. Mais 

celui-ci s’en explique en Mémorables. I, 4, 1. 

 

- Type 2 : dialectique sauvage sur la place publique relativement aux simples 

citoyens36. C’est une dialectique plutôt exotérique (correspondant au philosophein) qui 

relève en fait du harcèlement moral. Elle est décrite rapidement dans l’Apologie (29d 

sq.) mais n’est jamais vraiment représentée dans les dialogues de Platon. Cette 

dialectique agressive est néanmoins profondément animée par la philanthrôpia et 

                                                 
34 Th. A. Szlezák, Le plaisir de lire Platon, le Cerf, Paris, 1996. Cf. Myst. socr., p. 20, 24-25, 31 n. 29, 36, 37, 
198, 212, 461, 480. 
35 Cf. Myst. socr., p. 147-148. 
36 Cf. Myst. socr., p. 149. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

21 

s’impose comme eudémoniste puisque Socrate se définit comme « pourvoyeur de 

bonheur réel ». Remarquons que cette dialectique nettement moins ironique est 

probablement celle qui a valu à Socrate le plus d’ennuis. Pourquoi ce type de 

dialectique sauvage ? Pourquoi, en fin de compte, Socrate a-t-il investi l’agora ? 

Plusieurs raisons à cela. Probablement à cause de son exaspération face aux errements 

de la démocratie athénienne durant la guerre du Péloponnèse. 

 

- Type 3 : dialectique amicale, réservée à des proches ou fils des proches, ou des 

jeunes gens qu’on lui présente37. Socrate ne va pas vers autrui mais apparaît comme un 

centre d’attraction. Sa dialectique prend alors un caractère plus personnalisé, plus 

confidentiel, à la fois maïeutique et mystérique. C’est là le pôle ésotérique du 

ministère socratique. C’est la dialectique de la Philosophia. On la reconnaît dans le 

Charmide, le Lysis, l’Alcibiade, l’Euthydème, le Phédon, le Cratyle, le Phèdre, le 

Théétète. Le Ménon passe ainsi de la dialectique de type 1 à la dialectique de type 3. 

Même chose dans le Gorgias. Cette dialectique ne se déploie pas sans ironie envers les 

jeunes prétentieux, mais Socrate se montre aussi sincèrement encourageant, 

notamment après l’expérience de l’aporie (embarras) lorsque celle-ci est vécue 

positivement par les jeunes gens. Remarque : cette dialectique est plus ancienne38 que 

les deux premières puisqu’elle transparaît dans les Nuées rédigées en 423. Elle est 

communément représentée par Platon, Xénophon et Eschine39. 

 

J’en viens à mon commentaire du passage  du Phèdre (230a) que, cher Olivier, tu as 

cité. Contrairement à nombre d’interprètes qui, à la suite de Robin et de Vlastos, voient 

schématiquement dans les dialogues de la période médiane des écrits typiquement 

platoniciens, par opposition aux dialogues de jeunesse qui seraient typiquement socratiques, 

je montre qu’en réalité ce n’est pas si simple. 

Comme je l’ai dit, le but premier dans les dialogues socratiques de Platon (où Socrate 

est le dialecticien) est toujours de faire le point sur le personnage de Socrate. Ceci jusqu’au 

Théétète inclus (rédigé très certainement vers 369, après le Phèdre).  

Il est alors possible de dégager toute une progression :  

                                                 
37 Cf. Myst. socr., p. 150-151. Les dialogues de Platon qui rapportent ces relations amicales sont souvent des 
récits de conversion, marquant l’entrée de jeunes gens dans le cercle socratique (Charmide, Alcibiade, Phèdre, 
Théétète dans les dialogues éponymes, Clinias dans l’Euthydème). 
38 Cf. Myst. socr., p. 146, n. 18. 
39 Cf. Myst. socr., p. 276 sq. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

22 

a) Dans le Gorgias, est rapporté ce reproche : Socrate mettait dans l’aporie (embarras) 

jeunes et vieux. Réponse de Socrate : « Oui, mais c’est dans leur intérêt, pour qu’ils 

deviennent meilleurs » (522b)40. Cela se rapporte aux trois types de dialectique, mais 

c’est la dialectique de type 2  qui est principalement visée. 

b) Dans le Ménon (80a), le reproche est celui-ci : Socrate ne faisait rien d’autre que cela, 

mettre les gens dans l’aporie41. Réponse globale de Socrate qui introduit la dialectique 

de type 3 : « Non, car je cherche en commun avec mes interlocuteurs ». Est fourni 

alors l’exemple du parcours post-aporétique et maïeutique avec Ménon (âgé de 18 ans 

environs), qui progresse pour finalement échouer. Face à l’absence de solution, 

Socrate répond en fin de dialogue par la theia moira (la part divine). Ce qui nous 

renvoie, comme je le montre, à la psychologie bipolaire de Socrate qui oscille entre 

amathia (ignorance) (début du dialogue) et theia moira (solution non dialectique mais 

rendant possible, provisoirement, une opinion vraie)42.  

c) Le Banquet apparaît comme une mise au point sur les comportements apparemment 

licencieux de Socrate. Reproche diffus perceptible néanmoins en Banquet, 222b. Je le 

dis d’une manière un peu crue : Socrate séduisait des jeunes gens pour en faire ses 

esclaves sexuels43. Alcibiade répond en substance : « Non, puisque j’atteste qu’il a 

résisté à mes avances44. Ceci parce qu’il pratiquait exclusivement avec les jeunes gens 

l’amour des âmes ». Certes, il y a bien plus dans le discours d’Alcibiade qu’une mise 

au point concernant les relations intimes de Socrate : on peut y déceler les éléments 

d’une grande révélation sur la nature silénique de Socrate avec cette formule qui 

totalise le personnage : un silène contenant les agalmata theôn (figurines des dieux)45. 

Un satyre apparemment licencieux mais qui orientait, inspiré par le divin, les relations 

vers l’amour des âmes. Nous pouvons à nouveau y voir une allusion à la dialectique de 

type 3, comme pratique spirituelle de l’amour (synousia). De fait, dans les derniers 

dialogues apologétiques, il n’y aura plus que des révélations sur la dialectique du 

troisième type. 

                                                 
40 Cf. Myst. socr., p. 257, 339. 
41 Cf. Myst. socr., p. 339. 
42 Cf. Myst. Socr., p. 151 sq. 
43 Un reproche de cette nature est perceptible dans l’Accusation de Polycrate, cité in Myst. socr., p. 117 n. 20. 
44 Cf. Myst. socr., p. 86-87. Léon Robin fait remarquer excellemment qu’Alcibiade, dans le Banquet (219c), 
intente un procès contre Socrate pour « non-corruption ». Il désespère de ne pas avoir été corrompu ! Ceci en 
réponse à la fois à l’accusation du procès historique et à l’Accusation de Polycrate. En fin de compte, le grief de 
« corruption de la jeunesse » ne se rapportait pas qu’à la dialectique socratique considérée comme subversive, 
mais aussi (surtout) à des pratiques relatives au sein du cercle socratique, considérées comme fort douteuses. Des 
pratiques supposées sexuelles, dénoncées d’une manière extrêmement virulente par Polycrate. 
45 Cf. Myst. socr., p. 84 sq. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

23 

d) Le Phédon (58e) : vivant ses derniers moments dans sa prison, Socrate a été touché 

par la grâce de la theia moira. On a dès lors l’introduction d’une indication concernant 

une theia moira propre à Socrate. Au moment de sa mort, il apparaît ainsi comme 

investi par un état second qui l’a rendu eudaimôn, heureux d’un bonheur plus 

qu’humain. Toutefois, le récit provient d’une tierce personne : Phédon. On est autorisé 

à y voir une nouvelle révélation sur l’idiosyncrasie de Socrate, énoncée précisément 

dans le prologue. S’engage alors une dialectique de type 3 menée par un Socrate 

inspiré, qui commence par activer les traditions orales provenant de l’orphisme et du 

pythagorisme46. 

e) Le Phèdre (230a) : Socrate avoue personnellement (ce qu’il n’a jamais dit dans les 

dialogues chronologiquement antérieurs) qu’il lui arrive par nature d’être investi par 

la theia moira47. Cette révélation consécutive de celles du Banquet et du Phédon 

apparaît, comme dans le Phédon, dans le prologue.  

Remarque : Léon Robin dans sa grande notice du Phèdre (Guillaume Budé, p. CLIII ) a 

pris au sérieux la notion de theia moira. Mais il n’a pas vu qu’en 230a, se présente une 

information très importante, ayant valeur non seulement de révélation mais aussi de 

clé du dialogue, délivrée sur le Socrate mystérique, à savoir le Socrate qui a existé au 

Ve siècle av. J.-C. Toutefois, Robin a dit une chose qui s’en approche quelque peu : 

dans le Phèdre, Platon se souvient de la theia moira de l’Apologie, de l’Ion et du 

Ménon. Pour moi, cela suffit pour qu’on admette le caractère initialement socratique 

de cette notion. 

f) Enfin, advient le Théétète : il existait bel et bien une méthode positive de recherche et 

d’accompagnement socratique, appelée maïeutique (dialectique de type 3). Elle est 

alors présentée comme « auréolée de mystère »48. Ce dialogue vient certainement, 

après le Phèdre, donner le fin-mot de la procédure initiatique menée par Socrate 

auprès des jeunes gens. Platon peut ainsi mettre un terme définitif au cycle 

apologétique, comme l’a montré Michel Narcy49. En même temps, ce dialogue vient à 

la fois corriger et confirmer les Nuées. Le problème Socrate est ainsi complètement 

résolu. Platon a dit tout ce qu’il avait à dire sur Socrate. Il peut alors passer à une 

nouvelle dialectique plus métaphysique que théologique, plus scolaire et plus 

                                                 
46 Cf. Myst. socr., p. 176 sq. 
47 Cf. Myst. socr., p. 406. 
48 Cf. Myst. socr., p. 252, 302-305. 
49 Cité in Myst. socr., p. 220-221, n. 80 et 81. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

24 

scientifique, qui est celle de l’Étranger d’Élée. À l’évidence, cette nouvelle dialectique 

attribuée à un anonyme appartient en propre à Platon.  

 

Avec le grand discours palinodique du Phèdre prononcé par Socrate, que se passe-t-il 

exactement ? Compte tenu de toutes ces indications textuelles, c’est finalement assez 

simple. On n’y a pas vraiment pensé jusqu’à maintenant parce que les exégètes rationalistes et 

positivistes n’ont jamais pris suffisamment au sérieux la notion de theia moira du tout début 

du Phèdre (230a), en tant qu’ultime révélation concernant l’idiosyncrasie socratique. 

Dans le Phèdre, c’est fondamentalement le Socrate 1 qui est mis en scène. Pourquoi ? 

Je ne vais pas retracer ici tout le mouvement du dialogue mais je dirais simplement que 

Socrate commence par écouter le discours de Lysias qui est lu par Phèdre. Il le trouve alors 

très mauvais. Au moyen d’une première manifestation effective de la theia moira, inspiré par 

les divinités du lieu, Socrate propose un premier discours qui reprend la thèse de Lysias et qui 

est, sur le plan formel et rhétorique, excellent. Toutefois, ce discours pèche en raison du fait 

qu’il ne rend pas hommage à Éros tout en traitant de l’amour. Le fameux signal démonique 

(daimonion sèmèion) intervient (242b). Preuve, d’ailleurs, qu’avec le daimonion sèmèion, on 

se situe bien dans une configuration typiquement socratique. Socrate doit alors se purifier au 

moyen d’une palinodie. Il se reprend et se lance dans un second discours en l’honneur d’Éros. 

Il s’avère qu’à ce moment-là, il est inspiré à un degré éminemment supérieur. Il déploie un 

discours supérieurement divin. On doit alors comprendre que ce n’est plus Socrate 

personnellement qui s’exprime mais Éros qui est lui-même un intermédiaire (cf. Banquet, 

203a). Socrate, par la médiation d’Éros, énonce sur le mode mythique la theia sophia, la 

sagesse divine. Mais il se trouve en même temps que, sous le coup de cette inspiration plus 

qu’humaine, Socrate déploie tout le système platonicien50.  

Une telle mise en scène est extrêmement habile de la part de Platon. D’une part, il 

respecte l’idiosyncrasie de Socrate tout en apportant une information capitale la concernant ; 

d’autre part, il montre que son propre système qui associe théorie des Idées, Réminiscence, 

tripartition de l’âme, Monde hyperouranien, provient d’une inspiration divine. Sa doctrine des 

Idées se trouve dès lors cautionnée et par le divin et par Socrate lui-même qui énonce par 

theia moira quelque chose de la sagesse des dieux, pour autant qu’il appartient aux hommes 

de l’énoncer : une sagesse intermédiaire (daimonia sophia) entre celle des dieux, qui est 

parfaite, et la misérable sagesse des hommes (anthrôpinè sophia). 

                                                 
50 Cf. Myst. socr., p. 407-408. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

25 

Par conséquent, mon interprétation consiste à dire que le Phèdre doit prioritairement 

être replacé dans le contexte premier de l’idiosyncrasie socratique. C’est pour cette raison, 

entre autres, que je me démarque encore une fois de l’interprétation de Monique Dixsaut qui, 

dans le Naturel Philosophe51, réduit les dialogues de la période médiane à des définitions 

générales du philosophe : Platon définirait comment le philosophe aime (Banquet, Phèdre), 

comment il meurt (Phédon) et comment il fait de la politique (République). Il est vrai qu’on 

peut toujours déceler quelque chose d’universalisable dans ce que fait Socrate. Il n’empêche 

qu’à la base Socrate est différent de tout le monde.  

Socrate est éminemment singulier en tant que nouvelle incarnation d’Éros et véritable 

Silène vivant (ce que dit expressément Alcibiade dans le Banquet). Qui plus est, il se 

distingue du commun des hommes au moins à deux niveaux. D’une part, il fait partie des gens 

exceptionnels qui manifestent la part divine (theia moira) (par exemple : les plus grands 

poètes, les plus grands politiques, les prophètes). De tels personnages sont appelés hommes 

divins (theioi andres), tel Pindare dans le Ménon. D’autre part, contrairement aux sophistes 

qui sont souvent des gens très forts (par exemple : Protagoras, Gorgias, Hippias, tous doués 

d’une grande éloquence), Socrate ne bénéficie d’aucune aptitude personnelle, d’aucune 

éloquence particulière. Réduit à lui-même, il doute des opinions, les siennes comme celles des 

autres. On dirait de nos jours qu’il est plutôt du genre dépressif52. Toutefois, s’il lui arrive de 

manifester tout à coup un savoir construit, d’exprimer une opinion ferme, et de faire preuve 

d’éloquence, c’est grâce à un état d’enthousiasme : dia to enthousiastikon (Phèdre, 265d). À 

ce moment-là, il surclasse dans le domaine oratoire et les plus grands rhéteurs et les plus 

grands sophistes de son temps. C’est ce que dit Alcibiade dans le Banquet53, ce que montre le 

Phèdre en replaçant Socrate en compétition avec un rhéteur adulé à l’époque, comme Lysias. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
51 Monique Dixsaut, Le naturel philosophe, Éd. Vrin, Paris 1985. 
52 Cf. Myst. socr., p. 85, 153, 155, 482. J’ai développé récemment cette analyse dans « Eidos du Beau et eidos 
silénique. Comment l’Euthydème nous permet de mieux comprendre la succession des discours terminaux du 
Banquet ». Article en ligne sur mon site : www.jlperillie.com 
53 Cf. Myst. socr., p. 56 sq. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

26 

Les « mythes platoniciens », leur fonction mystérique 
 

Olivier Tinland 
 

D’après toi, l’intervention des traditions orales dans les dialogues ne peut se 

comprendre que relativement à un rôle mystérique. Or, habituellement, ces références 

traditionnelles sont souvent l’occasion pour le Socrate des dialogues de Platon de faire un 

récit à caractère mythique (cf. Gorgias, Banquet, République, Phèdre, etc.). Cela veut-il dire 

que tu proposes une nouvelle manière d’interpréter la fonction des récits qu’on désigne 

habituellement sous le label de « mythes platoniciens » ? 

 
Voici ce qu’on lit à la p. 322-323 de ton livre : 
 
« Socrate n’avait pas besoin de s’enfermer dans sa petite maison pour célébrer ses 
propres Mystères, ceux-ci pouvant être constitués au grand jour dans l’espace public, à 
condition cependant d’avoir délimité l’espace sacré. En même temps, nous nous 
sentons en droit d’émettre quelques doutes relativement aux interprétations courantes 
concernant les récits imagés et narratifs que l’on rencontre ça et là dans les dialogues 
de Platon. Car peut-être avons-nous tendance à plaquer un peu trop vite, notamment 
sur ce récit du Charmide, le schéma général dudit mythe platonicien, en tant que récit 
narratif, rapportant sur le mode récréatif et concret une ou plusieurs traditions 
folkloriques, celles-ci devant être transposées philosophiquement. Ou bien projetons-
nous trop rapidement sur ce genre de récit, la fonction de discours par défaut, 
invérifiable et dès lors secondaire, se déployant là où la dialectique vérifiable ne peut 
opérer. Rien ne dit que le discours du Charmide n’obéisse précisément à ces espèces 
de finalités et à ces jugements de valeur. D’abord, bien évidemment, il n’y a ici nul 
besoin de détente ou de récréation puisque la discussion philosophique n’a pas encore 
commencé. On ne verra pas non plus d’expression directe d’un message 
eschatologique comparable à celui des grands mythes du Phédon, de la République et 
du Gorgias. Même la fonction fondatrice d’un mythe à caractère vaguement 
théologique ne paraît pas évidente ». 

 
 

En quoi ces récits correspondraient-ils à une finalité mystérique ? Surtout, pourquoi 

devraient-ils être référés principalement à Socrate ? Ne s’agit-il pas plutôt de créations 

platoniciennes à caractère à la fois artistique et philosophique ? 

 
 

Jean-Luc Périllié 

Les grands récits des dialogues de Platon sont à l’évidence des plus fascinants. Mais si 

on veut tenter de savoir quelle est leur fonction, il n’est certainement pas inutile d’examiner à 

quel moment précis ils interviennent dans le fil de la discussion. Un des tout premiers récits 

des dialogues apparaît au début du Charmide, ce dialogue étant certainement un dialogue 



Socrate et la Tradition des Mystères 

27 

rédigé en réaction, comme le Gorgias, à l’Accusation de Polycrate : il met en scène Socrate 

s’entretenant avec ses deux « disciples maudits » Charmide et Critias. La double ancienneté 

de ce dialogue (date de composition et date dramatique) et la manière dont le discours de type 

narratif est agencé relativement aux entretiens dialectiques, devraient nous renseigner, nous 

permettre de comprendre dans quel esprit Platon introduit ces récits au sein de ses dialogues. 

En d’autres termes, comme le Charmide est un des premiers dialogues à faire intervenir 

quelque chose qui ressemble à un mythe, il est susceptible de nous fournir une nouvelle clé, 

tout au moins une piste à explorer, concernant la manière dont il nous faut interpréter la 

fonction première que ce genre de récit est censé assumer.  

Voici ce que nous montre ce récit qui apparaît encore une fois dans le prologue. Nous 

sommes en 429 av. J-C. Socrate vient de rentrer de la bataille de Potidée, l’expédition 

militaire ayant duré 3 ans. Il dit avoir été en contact avec des « médecins », appartenant à une 

peuplade, les Thraces, dont les cultes particuliers visent l’immortalité. Socrate dit que ces 

médecins lui ont enseigné certaines pratiques d’incantation. Et c’est l’occasion pour lui dans 

le récit, en avant-propos des discussions, de préciser la conception du rapport âme - corps de 

ces soi-disant « médecins thraces ».  

Il faut reconnaître que ce récit est littéralement ahurissant. Socrate raconte en réalité 

une initiation auprès de guérisseurs-chamanes du Nord de la Grèce, disposant d’un savoir 

occulte et traditionnel. Le plus étonnant, effectivement, est que, suite à cette initiation, Socrate 

va privilégier la pratique des incantations. Il vante le mérite des incantations au lieu de saluer 

le progrès que constitue l’avènement d’une médecine rationnelle en Grèce : une médecine 

digne de ce nom qui avait justement rejeté loin derrière elle les incantations et les sortilèges. 

En bref, Socrate dévalorise l’avènement de la médecine hippocratique pour réévaluer les 

anciennes pratiques des sorciers. Pouvons-nous dès lors continuer à répéter toujours avec la 

même ingénuité que Socrate est le précurseur de la modernité ? Il conviendrait, une bonne 

fois pour toutes, de se dessiller les yeux. 

Ce récit figure au tout début du Charmide ; Socrate vient de se faire initier ; il provient 

de la patrie des initiations. La suite des entretiens qui vont suivre seront de type maïeutique54 

(dialectique de type 3). Il assimile la pratique de la réfutation à de l’incantation. Mais il faut 

voir que le récit prend lui-même une valeur d’incantation. Socrate prononcera au terme du 

récit, un eudaimonismos à l’adresse de Charmide. C’est-à-dire un discours de béatification. Il 

s’agit d’une incantation positive d’encouragement. D’où l’idée que les passages de type 

                                                 
54 Cf. Myst. socr., p. 307 sq. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

28 

narratif des dialogues platoniciens sont fondamentalement des legomena mystériques. C’est-

à-dire : des moments de prise de parole correspondant à des étapes d’un rite initiatique, temps 

forts où l’on rapporte la tradition à des fins incantatoires ou encore à des fins de révélation. 

On remarque, à titre de confirmation, une réitération de la pratique incantatoire par le récit 

avec le grand mythe du Phédon : Socrate s’encourage lui-même avec un eudaimonismos 

incantatoire (114d) avant d’accomplir le grand voyage vers l’Hadès, en tant qu’épreuve 

initiatique par excellence.  

Il est dès lors absolument évident que Socrate, avec son étrange discours sur les 

« médecins thraces », tient à conférer aux entretiens qui vont suivre un caractère initiatique. 

Quelle fonction globale pouvons-nous dès lors attribuer à ce récit dans l’économie de l’œuvre 

intitulée Charmide ? Socrate, par son discours étrange, a délimité le fameux Phrontistèrion, 

dont parlait Aristophane dans les Nuées : l’espace sacré des Mystères. Je retiens à cet égard 

l’extraordinaire commentaire sur le Phrontistèrion légué par Alfred Edward Taylor, dans ses 

Varia Socratica de 191155. 

Concernant cette fonction initiatique desdits « mythes platoniciens », ceux-ci étant à la 

base des récits de Socrate rapportant auprès de ses amis des traditions initiatiques, je peux 

multiplier les exemples56 : voir le Gorgias, l’ Ion, le Ménon avec l’intervention de la tradition 

orale des prêtres et des prêtresses, etc. Par conséquent, l’examen du sens initiatique de ces 

récits nous contraint à revoir totalement la fonction du mythe au sein même des entretiens. À 

l’origine ces récits sont des incantations positives, prononcées par Socrate, lui-même se 

trouvant plongé dans un état second, investi par la theia moira. Lorsque les entretiens 

dialectiques font suite à des récits étranges, Socrate reprend ses esprits (voir encore, à ce sujet, 

le Cratyle). Socrate procède alors à l’examen rationnel (didonai logon) de ce qu’il a pu dire 

auparavant dans un état second. Le Silène a révélé les agalmata theôn (figurines des dieux) 

qui se logent en son sein. Remarquons encore que, même dans le Gorgias, Socrate essaie à 

plusieurs reprises de faire entrer Calliclès, qui est un jeune homme égaré, au sein même du 

Phrontistèrion. Il invoque alors, à trois reprises, des traditions mystériques. Mais celui-ci s’y 

refuse. C’est un jeune sophiste très doué qui ne veut surtout pas renoncer à ses ambitions. 

 
 
 
 
 

                                                 
55 Cf. Myst. socr., p. 253, n. 37. 
56 Cf. Myst. socr., p. 402 sq. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

29 

Socrate maître de sagesse ou maître spirituel 
 

Jean Markert (C.P.G.E., lycée Jules Guesde) 
 

Je ne suis pas philosophe de formation mais, en vous écoutant, je ne peux pas 

m’empêcher de penser aux remarques de Nicolas Grimaldi57 ou de François Roustang58. L’un 

fait de Socrate un chamane, l’autre un thérapeute. Si j’ai bien compris vous procédez à une 

redéfinition de la figure de Socrate comme figure charismatique. Plutôt qu’un maître de 

sagesse, il serait un maître spirituel. Je vous demanderais dans quelle mesure cela permet de 

réévaluer la philosophie et la dialectique ? Est-ce que le cheminement philosophique passe par 

le cheminement initiatique habituel ou bien par une initiation spirituelle et en quoi cela 

modifie-t-il le rapport entre la philosophie, le rationnel et l’irrationnel ? 

 
 

Jean-Luc Périllié 
 

Questions très intéressantes mais aussi très compliquées. Je ne sais pas si je vais 

pouvoir y répondre. 

Olivier Tinland 

Heureusement qu’il n’est pas philosophe ! 

 

Jean-Luc Périllié 

Effectivement. Mais les questions les plus pertinentes ne viennent pas toujours des 

philosophes… Très intéressante votre distinction entre « maître de sagesse » et « maître 

spirituel ». Cela me rappelle que Vlastos a associé la figure de Socrate à celle du moine zen, 

en tant que maître laconique et sourcilleux qui frappe de son bâton le disciple qui s’égare59. 

L’inscience de Socrate, sur laquelle Vlastos insiste beaucoup, permet ce type de 

comparaison : d’après Vlastos, nous avons affaire, dans ce cas, à un « maître de sagesse » qui 

reste sur sa réserve, qui sait, tout en faisant mine de ne pas savoir.  

À mon avis, l’inscience n’est qu’un pôle de la personnalité socratique, en somme le 

pôle négatif, voire dépressif. Ce n’est pas qu’une simple feinte. Par ailleurs, Socrate est un 

délirant, un maître en incantations qui transmet l’enthousiasme par contagion, qui joue un rôle 

d’enchanteur auprès de ses disciples. Voir, par exemple, Phédon, 77e-78a. Compte tenu de ce 

                                                 
57 Nicolas Grimaldi, Socrate le sorcier, P.U.F. Paris, 2004.  
58 François Roustang, Le secret de Socrate pour changer la vie, Odile Jacob, 2009. 
59 Gregory Vlastos, Socrate, Ironie et philosophie morale, Aubier, Paris, trad. fr. de C. Dalimier, p. 64 



Socrate et la Tradition des Mystères 

30 

second pôle, comme vous l’avez bien vu, je pencherais plutôt pour le thème du « maître 

spirituel ».  

Concernant les interprétations de Nicolas Grimaldi et de François Roustang, je les ai 

parcourues. Indéniablement, elles constituent une étape vers une meilleure compréhension de 

la dimension cachée, occulte même, du socratisme. Cependant, influencés l’un par Nietzsche, 

l’autre par Vlastos, ces deux auteurs français proposent une vision qui me paraît partielle, 

voire discutable. 

Il me semble qu’en fin de compte Socrate est tout le contraire du « maître de sagesse » 

qui se retire du monde pour s’abîmer dans des contemplations ineffables, dans un complet 

mutisme. Lorsque Socrate se retire du monde, comme au début du Banquet, le texte dit que 

c’est sous l’effet d’une très forte tension mentale, non pas d’une contemplation. Par ailleurs, 

quand il parvient à un état de plénitude contemplative, il ne se tait pas. Tout au contraire, il 

devient intarissable. Les Nuées nous montrent qu’il avait la réputation d’être un bavard 

impénitent. Cela se comprend car il était véritablement un délirant verbal. Dans le Cratyle de 

Platon, on le voit délirer pendant une bonne moitié des entretiens sur les significations 

étymologiques, suite à une rencontre avec Euthyphron. Ce n’est pas un hasard : ce personnage, 

Euthyphron, représentait l’orphisme à Athènes60 et, très probablement, lui aussi devait être 

une sorte de « maître spirituel » dans la pratique des étymologies inspirées.  

Dans le Cratyle, Platon nous décrit Socrate touché par la contagion du délire, dès lors 

atteint d’une logorrhée inextinguible. Curieusement, ceci n’a jamais été spécialement pris en 

compte. Chacun y voit de l’ironie, alors qu’il s’agit d’un délire échevelé, relevant 

pratiquement de la psychiatrie, décrit d’une manière quasi clinique par Platon. Il y a encore 

d’autres cas, dans les dialogues, où Socrate est emporté par des discours qui le traversent 

(Criton, Phédon, Ion, Alcibiade), où il est littéralement possédé.   

Compte tenu de ces états qui le transportent, je ne pense pas qu’on puisse dire que 

Socrate était une sorte de sorcier manipulateur61, comme le pense Grimaldi. Justement, ce qui 

me paraît discutable dans ces deux tentatives récentes de reconstitution du Socrate historique, 

c’est que leurs auteurs ne tiennent pas suffisamment compte des notions d’enthousiasmos et 

de theia moira, qui caractérisent pourtant l’idiosyncrasie socratique. Faire de Socrate un 

manipulateur c’est ne pas reconnaître qu’il se présente lui-même comme habité par des 

discours (logoi) dont il ne maîtrise pas le contenu et qui passent à travers lui. On ne peut 

même plus parler, à ce niveau, de maîtrise de soi.  

                                                 
60 Sur la question de l’orphisme d’Euthyphron et sur ce qui le différencie de Socrate, cf. Myst socr., p. 428 sq. 
61 Nicolas Grimaldi, dans Socrate le sorcier, p. 52-54, parle d’une « géniale duperie » de Socrate l’ensorceleur. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

31 

Je ne sais pas si cela répond à votre question mais en tout cas la frontière entre le 

rationnel et l’irrationnel, c’est que Socrate est rationnel quand il pratique l’elenchos, c’est-à-

dire la réfutation. On peut même dire qu’en ce sens il est un modèle de rationalité, bien qu’il 

ne soit pas le père fondateur du rationalisme moderne. Mais les récits platoniciens nous 

montrent que Socrate était aussi dans la possibilité d’être habité par l’inspiration. Par là, en 

tant qu’intermédiaire, incarnation d’Éros, il est présenté comme une nouvelle manifestation 

de la spiritualité occidentale : en cela un maître spirituel, non pas exactement un maître de 

sagesse. 

 
 

Le statut du logos chez Socrate 
 

Olivier Tinland 

Comment faire coexister le portrait érotique et mystérique de Socrate que tu proposes 

et le portrait plus classique que l’on retient de Platon, celui du promoteur de la rationalité et 

de la quête de l’universalité des valeurs et des significations ? Y a-t-il opposition entre ces 

deux portraits de Socrate ? Ton approche revient-elle à faire de Socrate un irrationaliste ? 

Quel est, dans ta perspective, le statut du logos pour Socrate ? 

 
 

Jean-Luc Périllié 
 

Je te remercie, Olivier, de me poser ces questions, qui me permettent de répondre plus 

en détail à la question précédente, concernant ce qui advient de la rationalité dans les 

dialogues.  

D’abord, logos veut dire raison. Dans mon ouvrage, j’ai examiné la notion de logos à 

travers l’expression grecque didonai logon (rendre raison)62. On remarque alors que Socrate, 

dans l’Apologie, 22c, considère cet objectif comme incontournable car il déplore le fait que 

les poètes s’avèrent incapables d’expliciter le sens des propos magnifiques qu’ils peuvent 

énoncer sous le coup de la « possession enthousiaste ». Bref, ce n’est pas tout d’être inspiré, il 

faut savoir précisément de quoi on parle : il faut pouvoir rendre raison du sens des propos que 

l’on tient. Socrate, à la différence des poètes, est en mesure d’engager la procédure du didonai 

logon. Ceci en raison du fait qu’il se soumet lui-même (ou bien le jeune homme qu’il encadre 

selon l’art de la maïeutique) au dialoguer (dialegesthai). L’entretien dialectique, méthode 

                                                 
62 Cf. Myst. socr., p. 156, 234-235, 287, 341, 392, 442. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

32 

d’examen que Socrate a mise au point, est précisément ce par quoi s’effectue le didonai logon, 

permettant alors de passer de l’orthè doxa inspirée à une compréhension suffisante du sens de 

ce qui vient d’être énoncé.  

D’après le Ménon (81a), cet objectif indispensable de rationalité n’a pas été posé la 

première fois par Socrate puisque ce dernier l’attribue « aux prêtres et aux prêtresses » qui lui 

ont transmis la doctrine de la métempsychose. On pense alors aux Pythagoriciens. Mais il 

peut s’agir aussi des Orphiques situés dans la tradition ionienne, comme par exemple l’auteur 

du Papyrus de Derveni, qui cherchait, de son côté, à rendre raison du poème d’Orphée à 

l’aide de notions philosophiques empruntées à Héraclite, Anaxagore ou Diogène d’Apollonie. 

Logos veut dire aussi discours, récit et, dans un sens plus restreint, discours rationnel. 

La dialectique socratique est un logos en ce sens, même si ce type de discours (sôkratikos 

logos) est discontinu, procédant à l’aide de courtes questions et réponses. Il s’agit là, comme 

tu l’as signalé, Olivier, de la méthode socratique bien connue qui interroge les valeurs morales 

dans un sens d’universalité. 

Mais je suppose, Olivier, que par ta question sur le « statut du logos », tu me 

demandes ce qu’il advient d’une manière globale de la rationalité concernant l’ensemble de la 

philosophie socratique, selon ma reconstitution. Est-ce que mon insistance sur le rôle des 

Mystères et sur la theia moira ne revient pas, en définitive, à reléguer la philosophie de 

Socrate et celle de Platon à sa suite, dans l’irrationalisme ? 

 Vue sous cet angle, la question du « statut de logos » peut, en effet, apparaître comme 

l’angle mort de mes analyses, dans mon livre. Le but premier dans ce travail était de repérer le 

message mystérique de l’eudémonisme et son rapport à la tradition orale, de sonder 

l’organisation des dialogues, de classer les types de dialectique socratique et de cerner le 

rapport entre l’idiosyncrasie de Socrate et la question des Mystères. Il s’agissait davantage de 

se libérer du carcan de la vision rationaliste du socratisme que d’aller sonder directement, 

pour une énième fois, la rationalité de la pensée de Socrate.  

Cependant, il est vrai qu’une fois que Socrate est réinstallé dans la culture des 

Mystères, au sein de laquelle son message principal prend tout son sens, il convient alors 

d’établir la part du rationnel et la part de l’irrationnel dans son message. Il nous appartient, à 

ce moment-là, de tenter de délimiter ce que tu appelles : « le statut du logos ». 



Socrate et la Tradition des Mystères 

33 

Je suis peut-être en mesure de te répondre grâce à une étude que je viens de mener à 

l’occasion d’une conférence présentée à Aix-Marseille, en Octobre dernier63 : je me suis posé 

la question du discours dans son acception rationnelle chez Socrate. Je remarque alors que le 

statut du logos est très ambigu chez Socrate car son discours est rationnel en lui-même mais, 

paradoxalement, il s’énonce souvent sur un mode irrationnel. Ceci apparaît d’une manière 

spectaculaire quand le discours de Socrate est continu, quand il n’est pas engagé dans la phase 

discontinue (en dehors de la phase dialectique, du didonai logon, par questions-réponses). 

Mais, chose encore plus curieuse, c’est aussi le cas quand le discours est discontinu. 

En effet, l’elenchos (réfutation) est éminemment rationnel en tant que critique des 

doxai infondées concernant les valeurs du bien, du juste, etc. Toutefois, pour Socrate, cette 

pratique du discours est elle-même assimilée à une incantation (epôidè) à fonction de 

purification (cf. Charmide, Théétète). Une procédure rationnelle en son fond se voit ainsi 

directement associée à une pratique irrationnelle de sorcellerie.  

Passons au discours non pas critique mais positif de Socrate : par exemple sa thèse 

eudémoniste (mise au compte de l’instance appelée Philosophia). Celle-ci peut être 

démontrée rationnellement dans sa dimension morale (in Gorgias) et dans sa dimension 

politique, avec même le concours d’une dialectique supérieure (in République). Mais Socrate, 

dans le Gorgias (482a), dit que Philosophia parle à travers lui. Ce n’est donc pas lui qui 

l’énonce : celle-ci s’impose à lui sur le mode de la possession et même sur un mode 

« érotique » (au sens grec) : Philosophia est présentée comme sa bien-aimée qui lui fait dire 

ce qu’il dit. De même, dans le Phédon, tout à coup s’énonce un Logos philosophikos, à savoir 

un long discours présenté comme autonome (66b), en rapport aussi avec éros (66e). Encore 

une fois, un Logos s’énonce à travers Socrate. C’est le Discours inspiré qui s’empare de lui, 

grâce auquel il va pouvoir s’engager dans des démonstrations complexes concernant 

l’immortalité de l’âme, ceci parce que ce Logos véhicule à un moment donné la doctrine des 

Idées (74a sq., 100b sq.). À noter que ce Logos ne fait pas que véhiculer cette doctrine : il 

s’enracine dans la tradition pythagoricienne et la prolonge64. Quoi qu’il en soit, ce discours 

                                                 
63 Cf. « Sophistes et Philosophes, deux types de Parole, deux types de possession », Conférence au Colloque de 
l'International Plato Society, Platon et les Sophistes, Section méditerranéenne, Aix-en-Provence (org. M. 
Corradi et A. Tordesillas), le 11 Octobre 2015. Article en ligne : https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01250333.  
64 Le mot sentier (atrapos) du début du Logos est à mettre en relation avec une maxime pythagoricienne, comme 
le fait Damascius (in Phaedonem, I, §101) : « Le mot ‘sentier’, parce que le philosophe n’emprunte pas la voie 
de tout le monde, selon le dicton pythagoricien » ("ἀτραπὸς" δὲ ὁ λόγος, ἐπειδὴ οὐ βαδίζει τὰς λεωφόρους ὁ 
φιλοσόφος κατὰ τὸ Πυθαγόρειον). John Burnet (Aurore de la philosophie grecque, trad. fr. 1970, p. 90, note 3), 
après avoir dit que « le Phédon est dédié, pour ainsi dire, à Échécrate, et à la société pythagoricienne de 
Phlionte », met en relation le terme « atrapos » (sentier) (Phédon, 66b4) en correspondance avec Rép. X, 600b1, 
où Platon parle de Pythagore comme fondateur d’une hodos tis biou privée. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

34 

s’empare de Socrate. D’où, d’ailleurs, l’expression très étrange eis tous Logous kataphugonta 

(Phédon, 99e) « me réfugiant du côté des Logoi », sur laquelle tous les interprètes buttent. Or 

la notion de « fuite » inhérente à cette expression peut fort bien signifier que Socrate, à ce 

niveau, ne maîtrise absolument rien. Il doit donc délaisser l’objectif de développer une pensée 

personnelle, en acceptant d’être placé sous la tutelle du divin. En contrepartie, les Logoi 

inspirés, dès lors qu’ils l’investissent, sont de nature à pouvoir le sauver et le protéger : il peut 

donc se réfugier en eux. Ces Logoi ne sont donc pas, comme on le croit, des raisonnements 

consciemment maîtrisés, émanant de l’intellect humain, mais doivent être compris comme 

impliquant la révélation, propres à la « deuxième navigation » (deuteros plous, 99c). Car, 

dans le Phédon, il s’agit bel et bien d’un Logos divin (tis theios Logos, 85d). Parmi ces Logoi, 

on peut aussi compter la fameuse « Prosopopée des Lois » du Criton, qui s’énonce sur un 

mode « corybantique »65 ! C’est-à-dire sur le mode irrationnel de la possession. 

Je peux encore tenter d’aborder ce domaine paradoxal d’un autre point de vue : le 

Charmide montre que l’elenchos relève de l’initiation religieuse en ce sens que, tout en étant 

rationnel, il accomplit une fonction religieuse qui n’est pas dogmatique mais initiatique, 

purificatrice (selon le « soin de soi » socratique). Nous avons affaire, comme je l’ai expliqué, 

à une transposition du rite initiatique des Orphiques.  On peut toujours, certes, y voir une 

élévation à la rationalité d’une initiation qui, à la base, est religieuse. Mais, contrairement à ce 

que dit M. Dixsaut, cette dimension n’est jamais effacée, encore moins renversée. Étant donné 

l’attachement de Socrate et de Platon aux traditions, étant donné le fait que Socrate est inspiré 

par la theia moira, la dimension religieuse et traditionnelle est totalement maintenue, bien 

qu’il y ait redéploiement d’un contenu rationnel.  

Le logos, en tant que discours rationnel positif (non pas l’elenchos qui est négatif), 

n’est donc pas aboli non plus. Il conserve même sa primauté parce que, pour Socrate et Platon, 

les dieux qui nous transmettent le Logos sont éminemment rationnels : ils le sont par 

excellence, alors que les hommes sont aveuglés par la doxa infondée émanant du Gros Animal 

(Rép. VI, 493b). Les hommes, par conséquent, doivent passer par la Révélation, à savoir, la 

« deuxième navigation ». Ils ont besoin d’être guidés puisqu’ils sont incapables de s’élever 

par eux-mêmes à la Rationalité. Le prisonnier de la Caverne ne se libère pas tout seul. À cet 

égard, la philosophie moderne va développer un paradigme diamétralement opposé, en 

rejetant tout principe d’autorité. Le père de la modernité c’est Descartes, non pas Socrate. 

                                                 
65 Sur le corybantisme, cf. Myst. socr., p. 65, n. 29. Je reviens sur cette notion très particulière de corybantisme 
dans les dialogues dans mon étude récente : « Eidos du Beau et eidos silénique. Comment l’Euthydème nous 
permet de mieux comprendre la succession des discours terminaux du Banquet ». (cf. www.jlperillie.com). 



Socrate et la Tradition des Mystères 

35 

Platon et l’écriture, l’ésotérisme socratique 
 

Luc Foisneau (E.H.E.S.S., CNRS, Paris) 
 

Pour aller d’abord dans votre sens, je dirais que j’ai été séduit pas votre thèse 

concernant le statut finalement oral et mystérique de la pratique socratique. Platon se pense 

lui-même comme un disciple de Socrate. Il reprend la philosophie dans le cadre d’une 

pratique incantatoire, mystérique, etc. L’un des indices que vous en donnez c’est le passage 

de témoin et la manière et Platon lui-même se  présente implicitement comme celui qui sera le 

successeur de Socrate. En revanche, j’ai plus de difficulté à comprendre pourquoi Platon a eu 

lui-même recours à l’écrit. On comprend très bien que Socrate, s’il s’inscrit dans la pratique 

mystérique, conserve un caractère secret (cela renvoie évidemment à la question du rapport 

entre discours ésotérique et discours exotérique). Je comprends très bien que Socrate lui-

même n’ait pas couché par écrit sa propre philosophie mais pourquoi Platon lui-même a-t-il 

jugé bon de transmettre la sienne sous la forme écrite66 ?  

 
Jean-Luc Périllié 

Je vous remercie d’accueillir favorablement mes analyses. Votre question fort 

intéressante me permet de compléter encore davantage la présentation de mon travail.  

 Pourquoi Platon a-t-il choisi le medium de l’écriture ? D’abord, tout simplement, 

parce qu’il excellait dans ce domaine. On dit de lui qu’avant d’avoir rencontré Socrate, il avait 

déjà rédigé des tragédies. Mais pourquoi reprend-il l’écriture, alors même qu’il rencontre un 

grand maître de l’oralité en la personne de Socrate ?  

Je crois que nous sommes plus à même de comprendre de nos jours le sens de 

l’entreprise platonicienne, pour deux raisons. D’une part, parce que nous vivons, avec 

l’informatique, ce qu’on appelle une révolution médiatique. Car les Anciens vivaient quelque 

chose d’équivalent, toutes proportions gardées, avec la révolution de l’écriture. D’autre part, 

comme l’ont montré les interprètes de l’École de Tübingen, on comprend maintenant que 

Platon, tout en pratiquant l’écriture, n’a pas renié sur le fond l’héritage de philosophie orale 

illustrée magnifiquement par Socrate, dès lors que l’auteur des dialogues n’a pas couché par 

écrit les contenus les plus précieux de sa philosophie : sa doctrine des Principes suprêmes.  

À l’époque de Socrate vient de se produire la première grande révolution médiatique 

ayant bouleversé la société tout entière. Bref, l’écriture s’est mise à investir tous les domaines. 

La société grecque, depuis l’époque de la rédaction des poèmes homériques (VIIIe-VII e siècle), 

                                                 
66 Question transcrite telle quelle de l’enregistrement sonore de la conférence, avec l’accord de son auteur. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

36 

est passée de la culture de l’oralité à celle de l’écriture. L’indice le plus visible concerne 

précisément les pratiques judiciaires : les plaignants et ceux qui devaient se défendre dans les 

cours de justice devaient faire appel à des logographes, c’est-à-dire des rédacteurs de discours. 

Cela signifie que la parole vivante, orale, était de plus en plus réduite à la portion congrue.  

Que fait Platon ? Il rencontre Socrate qui, effectivement, résiste à la culture de l’écrit. 

Ce personnage a acquis la notoriété alors même qu’il n’a jamais rédigé une seule ligne. Ce qui 

est déjà exceptionnel à l’époque pour un penseur. Platon, quant à lui, au moment du procès, 

est un jeune écrivain très prometteur. Il est en passe de devenir ce qu’il va être : le plus grand 

écrivain de tous les temps. Que fait-il ? Tout simplement, il met l’écrit au service de l’oralité. 

Autrement dit, il occupe le terrain de l’écriture pour réattribuer au discours oral sa valeur 

prééminente. On le voit très bien dans le Phèdre. Il est dit très clairement, à la fin du dialogue, 

que l’écrit n’est qu’un eidôlon, un simulacre, et sa fonction est d’imiter la parole orale. 

Pourquoi avons-nous affaire à des dialogues ? Parce que l’écrit ne fait qu’imiter des 

discussions vivantes et orales, telles qu’elles ont pu se produire à l’époque de Socrate. Platon 

investit, par conséquent, le terrain de l’écriture pour réévaluer la parole orale déjà fortement 

dépréciée à partir du Ve siècle. Actuellement, d’une manière analogue, on peut occuper le 

terrain d’internet pour inciter les jeunes à réfléchir et rechercher par eux-mêmes, afin de les 

dissuader d’utiliser mécaniquement la fonction « copier-coller ». 

Deuxième chose significative concernant l’entreprise platonicienne : la non-

publication de la doctrine des Principes. Lorsqu’Aristote critique la théorie des Idées dans ses 

traités, il attribue nommément à Platon des éléments doctrinaux extrêmement importants, à 

savoir une théorie des Principes suprêmes, qui n’apparaissent pas dans les dialogues  toute 

une théorie qu’Aristote présente comme un prolongement particulièrement élaboré de la 

doctrine des Idées. On le voit, par exemple, dans Métaphysique A, 6 et 9, ainsi que dans les 

livres terminaux de ce grand traité. Par ailleurs, dans la Physique Aristote, concernant Platon, 

parle de « doctrines non écrites » (agrapha dogmata). La Lettre VII de Platon indique encore 

que ce dernier n’a jamais eu l’intention de présenter par écrit ce qu’il considère comme le plus 

important.  

Je n’ai pas le temps ici de m’étendre davantage sur ce vaste problème. Je dirais 

seulement, en tenant compte de l’apport décisif, pour moi, des thèses dites « ésotéristes » de 

Tübingen67, que mon propos68 consiste à dire que l’ésotérisme philosophique se rencontre 

                                                 
67 Cf. Marie-Dominique Richard, L’enseignement oral de Platon, Préface de Pierre Hadot, 1986, 2005. Cf. mon 
analyse de l’Euthydème (Myst. socr., p. 372-373) au moyen de laquelle je remarque, en filigrane, une implication 



Socrate et la Tradition des Mystères 

37 

préalablement chez les Pythagoriciens et aussi chez Socrate avec la maïeutique, bien que ce 

philosophe soit « descendu dans la rue » par philanthrôpia (dialectique de type 2). 

Prolongeant le modèle socratique les dialogues de Platon, d’un côté, diffusent d’une manière 

seulement partielle la théorie des Idées, de l’autre, dans le cadre des initiations dialectiques 

rédigées et explicites, propagent et consolident le message socratique qui est eudémoniste. 

Cette dualité typiquement grecque « ésotérique – exotérique » a été détectée avec brio en 

premier lieu chez Aristote, par Werner Jaeger en 192369. Les interprètes de Tübingen (K. 

Gaiser, H. Krämer et Th. A. Szlezák) sont des continuateurs de Jaeger ayant, à leur tour, au 

moyen de nombreux témoignages, repéré chez Platon ce que leur devancier avait décelé chez 

Aristote. 

Je ne sais pas si cela répond à votre question. Concernant vos remarques, je vous 

remercie de signaler que vous avez été quelque peu séduit par ma thèse relative à un Socrate 

mystérique et ésotérique, à savoir ce philosophe du Ve siècle, connu pour avoir été le maître 

de Platon.  

Je signale cependant qu’une telle vision est loin de faire l’unanimité car, déjà, l’idée 

d’un Platon ésotérique passe mal, c’est le moins qu’on puisse dire, chez les interprètes 

positivistes de notre temps, en dépit de l’évidence des textes et de la convergence des 

témoignages. A fortiori, pour l’écrasante majorité des spécialistes, le Socrate historique, si 

tant est qu’ils s’intéressent encore à ce personnage, n’a absolument rien d’ésotérique. Il est 

généralement perçu comme étant le philosophe transparent par excellence, grand promoteur 

de la rationalité conceptuelle. Il est vrai que durant son procès, face aux cinq cents juges 

comprenant une grande majorité de gens hostiles, Socrate a prétendu ne rien avoir à cacher 

(Apol. 24a, 33b). Par conséquent, selon les spécialistes actuels, la maïeutique secrète du 

Théétète ne serait qu’une invention de Platon, mise tardivement sur le compte de Socrate.  

On peut néanmoins se poser des questions : au moment même où il était poursuivi 

pour « corruption de la jeunesse », était-il vraiment nécessaire pour Socrate de divulguer 

devant tant de personnes farouchement montées contre lui, la pratique d’un art étrange qui, de 

fait, revenait à féminiser des jeunes gens ? Pourquoi aurait-il dû en parler puisque durant les 

séances maïeutiques, selon le principe même de cet art, il n’enseignait jamais rien de 

particulier ? En tant qu’accoucheur spirituel, il n’était pas exactement dans la position du 

                                                                                                                                                         
significative de la théorie de la Dyade indéfinie, propre à la doctrine platonicienne des Principes de 
l’enseignement oral.   
68 Cf. Myst. socr., p. 372 sq. 
69 W. Jaeger, Aristote, Fondements pour une histoire de son évolution, trad. fr. 1997, p. 33, 54-55, 256 sq., 268-
269. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

38 

penseur clandestin ou du comploteur qui, sous le couvert du manteau, transmet une doctrine 

hérétique ou subversive. De plus, rien ne pouvait l’empêcher d’exercer son art au grand jour : 

il n’était nullement nécessaire de le spécifier en tant que « maïeutique » pour pouvoir 

l’exercer. Cela explique pourquoi Socrate n’en parle pas dans l’Apologie, pourquoi 

l’expression maieutikè n’est jamais prononcée dans les dialogues pourtant maïeutiques de 

jeunesse comme le Charmide ou le Lachès, et pourquoi, dans le Théétète, il affirme que cet 

art est passé totalement inaperçu du profane. Or cet art existait bel et bien du vivant de 

Socrate puisqu’un texte du Ve siècle, les Nuées, laisse clairement transparaître une pratique 

d’avortement de la pensée sein même du cercle socratique en signalant qu’il n’est pas permis 

d’en parler : « sauf à considérer ces choses-là comme se rapportant à des mystèria » (v. 143)70. 

De fait, Socrate, dans le Théétète, se présente tout autant, sinon plus, comme un avorteur que 

comme un accoucheur ! L’avortement est une des principales fonctions de l’art maïeutique 

(Théét. 149d). Face à une telle évidence, les historiens positivistes et hypercritiques écartent le 

témoignage gênant et discordant d’Aristophane d’un revers de main. L’aspect « ésotérique » 

du soi-disant « père fondateur de la rationalité occidentale » fait plutôt désordre : c’est l’icône 

du rationalisme bien-pensant qui, d’un seul coup, tombe de son piédestal. 

 
 

Socrate, Platon et la métempsychose 
 

Jean-François Lavigne (Univ. Paul Valéry) 
 

Si on considère, dans le Phèdre, la grande allégorie de l’itinéraire des âmes autour du 

ciel comme un « morceau platonicien » qui, en illustrant la théorie des Idées, l'insère dans un 

contexte socratique en la plaçant sous le portique de la theia moira de Socrate ; et que, par 

ailleurs, on admet l’hypothèse de Dodds71 selon laquelle le thème de la métempsychose 

viendrait probablement d’Orient, et aurait été transmis par ces chamanes de Scythie et de 

Thrace dont on sait que Platon a pu être proche, doit-on penser qu’au fond et Platon et son 

maître partageaient un même intérêt pour les mystères orphiques – car après tout le mythe 

nous dit qu’Orphée est un Thrace ? Et la métempsychose serait-elle alors, dans les textes de 

Platon, un héritage commun de l’orphisme socratique et de la reprise platonicienne de ces 

traditions ? 

 

                                                 
70 Cf. Myst. Socr., p. 253 sq. 
71 E. R. Dodds, Les Grecs et l'irrationnel, Flammarion, « Champs » (trad. fr. Paris 1965, éd. angl. 1959). 



Socrate et la Tradition des Mystères 

39 

Jean-Luc Périllié 

Effectivement, Orphée est un Thrace. Et la Thrace est le lieu des initiations. Tu as tout 

à fait raison, cher Jean-François, de le faire remarquer.  

Pour la question de la métempsychose, cette doctrine apparaît dans le Phèdre et aussi 

dans le Phédon où elle est mise au compte du Palaios Logos (70c). Or le Phédon, à l’instar du 

Phèdre, est un dialogue qui se présente d’abord comme étant socratique. C’est tout de même 

la mort de Socrate qui est rapportée ! Certes, parce qu’il s’agit de répondre à des réfutations et 

de développer des arguments, Platon déploie dans le Phédon, comme ailleurs, toute sa 

virtuosité philosophico-littéraire. Mais cela n’implique pas que les thèmes les plus 

fondamentaux du dialogue n’appartiennent qu’à l’auteur. Encore une fois, comme dans les 

autres dialogues de la période médiane, les thématiques de fond, à défaut des arguments, sont 

véritablement socratiques. La manière dont Platon met en scène Socrate au début du dialogue 

est à ce titre tout à fait instructive : Socrate reprend l’orphisme lorsqu’il cite le dicton sur la 

phroura, sur « l’assignation à résidence » de l’âme dans le corps (62b), mais c’est pour 

soumettre ce dicton à un traitement philosophique. C’est, encore une fois, ce qu’on appelle 

une transposition. Sur ce point, beaucoup d’interprètes sont d’accord. Par contre, on remarque 

beaucoup moins le fait que si Socrate est en mesure d’interpréter le sens des antiques 

traditions c’est uniquement parce qu’il est « divinement inspiré ». Car, dans sa situation 

normale ou habituelle, il ne sait qu’une chose : il ne sait rien. 

Même remarque pour ce qui concerne la métempsychose : Socrate a été amené à 

rapporter cette conception globale de l’âme et du corps, issue à nouveau de l’orphisme 

(Palaios Logos). Parce qu’il est littéralement transporté par la theia moira, il a pu dégager un 

enseignement lui permettant de rendre compte (didonai logon) de l’immortalité de l’âme. Puis 

il y a les comportements étranges de Socrate au début du dialogue (songes, interprétations de 

signes, modifications des habitudes, énoncé de paroles obscures). Tout cela se comprend en 

raison du fait que Socrate, en tant que personnage singulier replacé dans son histoire propre, 

est touché par la grâce de la theia moira. N’étant pas dans son état ordinaire, Socrate est alors 

porteur d’un message qui le traverse et ses disciples l’interrogent, lui demandent de 

s’exprimer et de s’expliquer. C’est la raison pour laquelle les rôles s’inversent au tout début 

du Phédon.  Pourquoi, pour une fois, ce n’est pas Socrate lui-même qui interroge, qui pose 

des questions ? Tout simplement parce que, confronté à la mort, il est porteur d’un message. 

Ceci précisément parce qu’il est censé être investi par la theia moira (Phédon, 58e). 

Comme dans la République se présente dans le Phédon, en tout premier lieu, un 

message fondamental que Platon, ensuite, dans le déploiement de l’œuvre, s’est évertué à 



Socrate et la Tradition des Mystères 

40 

défendre et à renforcer théoriquement, selon la procédure du « sauvetage du discours » 

(boèthein tôi logôi) (Phédon, 88e). Et, toujours comme dans la République, ce message de 

base est énoncé par le Socrate 1. De plus, non seulement ce message mais aussi toutes ces 

manifestations inhabituelles de Socrate sont conformes à l’idiosyncrasie du personnage, qui, 

durant sa vie, oscillait d’une manière cyclique entre amathia (inscience) et theia moira, celle-

ci lui permettant d’accéder à une certaine vérité (alèthès doxa). Au cours de sa vie, les 

comportements étranges de Socrate étaient seulement épisodiques et ponctuels. À l’approche 

de sa mort, il est loisible de considérer qu’ils ont pu devenir plus fréquents, plus 

spectaculaires et plus intenses. D’ailleurs, tous les disciples présents, mentionnés au début du 

Phédon, pouvaient confirmer qu’ils s’étaient bien effectivement produits. Même un extérieur 

du mouvement socratique, le sophiste Évenos de Paros, avait été mis au courant du fait que, 

d’une manière tout à fait inhabituelle, Socrate s’était mis à faire de la musique (Phédon, 60c). 

Pour Vlastos, au contraire, ces comportements, en particulier les comportements 

« orphiques » de Socrate avant de mourir, ne résultent in fine que d’un retraitement 

platonicien, correspondant au Socrate 2. Pour ce spécialiste, la doctrine de la réincarnation est 

l’expression d’un puritanisme. Et, s’appuyant probablement sur les analyses de Dodds, et 

examinant la psychologie du Socrate 1, il ne perçoit pas chez ce dernier les traces d’un 

quelconque puritanisme. S’il y a un puritanisme à l’œuvre dans le Phédon, d’après Vlastos, 

c’est uniquement dû à une incursion de l’auteur, Platon, qui, de fait, aurait été beaucoup plus 

opposé au corps que Socrate.  

Je ne retiens pas cette interprétation pour plusieurs raisons. D’abord, Socrate était bel 

et bien un puritain. On dispose à ce sujet d’un témoignage historique de tout premier ordre, 

grâce au récit qu’a fait Xénophon (Mém. I, 2, 29-35) de la brouille qui s’est déclarée entre 

Socrate et son ancien ami, le tyran Critias : Socrate a osé dénoncer publiquement (en plein 

moment de la tyrannie des Trente) le fait que Critias (allant jusqu’à le comparer à un porc !) 

voulait coucher avec le jeune Euthydème. Cette apparente anecdote, qui a de fait une portée 

historique, montre à quel point Socrate, en dépit de ses aspects de satyre lubrique, était un 

puritain. Cette dénonciation publique opérée par Socrate entre tout à fait dans le cadre de sa 

dialectique de type 2, ayant fonction de harcèlement moral. Socrate, tel un Savonarole de 

l’époque, n’a pas eu peur de s’attaquer de front au tyran le plus violent et le plus autoritaire 

des Trente, pour des motifs non pas politiques mais moraux.  



Socrate et la Tradition des Mystères 

41 

S’il est vrai que Socrate, de par son physique, n’était pas du genre ascétique, son 

principal disciple, Chéréphon, était un ascète exsangue72. Par ailleurs, l’Apologie, dont j’ai 

souligné tout à l’heure le caractère de témoignage, fait apparaître une notion qui appartient à 

la doctrine de la métempsychose : la notion métaphorique de metoichèsis propre aux 

Pythagoriciens, présentant la mort comme un changement de domicile — notion d’ailleurs 

que Socrate reprendra dans le Phédon, juste avant de quitter ce bas-monde. Les toutes 

dernières paroles du maître n’ont pas pu ne pas être retenues par les disciples. On est dès lors 

fondé à admettre que Socrate, nonobstant son détachement et son ironie proverbiale, prenait 

très au sérieux ce genre de doctrine.  

Ce qui me permet de ne pas retenir la thèse de Vlastos et de dire que Socrate se 

rapportait plus ou moins directement à la mouvance orphique, c’est encore l’affirmation d’une 

theia moira lui étant attribuée. Si cette notion est associée à Socrate au début du Phèdre, c’est 

encore le cas au début du Phédon. Elle est le « portique du Phédon » tout comme elle est le 

« portique du Phèdre », pour reprendre, cher Jean-François, ta très belle expression. Et là 

c’est Phédon qui s’exprime et il s’adresse aux Pythagoriciens de Phlionte dirigés par 

Échécrate. Socrate semblait, dit-il, être touché par la theia moira. À l’évidence, Socrate est 

dans un état très spécial : il paraît profondément heureux (eudaimôn) alors qu’il sait qu’il n’a 

plus que quelques heures à vivre. Et, très significativement, c’est à ce moment-là qu’il active 

les traditions de l’orphisme. Par conséquent, tout se passe comme si, au tout début du Phédon, 

la theia moira était réintroduite dans le domaine religieux qui lui est propre. Et c’est la raison 

pour laquelle je pencherais, en ce qui concerne la traduction de cette notion, pour l’expression 

« part divine » (moira veut dire d’abord part), même si dans le Phédon, en 58e, elle semble 

plutôt revêtir la signification de « dispensation divine » ou de « grâce divine ». La part divine 

serait le sens d’origine et cela renvoie, très probablement, au mythe orphique en tant que Récit 

relatif à Dionysos mis à mort par les Titans. Ceux-ci, selon le mythe, ont péri foudroyés par 

Zeus, ayant été châtiés pour avoir mis à mort Dionysos et pour avoir monstrueusement ingéré 

sa chair. Or l’humanité, selon « l’Ancien Récit » (le Palaios Logos dont Socrate rapporte 

quelques bribes dans le Phédon), serait née de la cendre des Titans avec cette double nature, 

une nature titanique73, cause de la démesure des hommes, et la part divine, puisque les Titans 

s’étaient nourris de la chair de Dionysos. Par conséquent, la notion de theia moira est une 

notion qu’il nous faut fort probablement rattacher au mythe orphique de Dionysos mis à mort.  

                                                 
72 Cf. Myst. socr., p. 219. 
73 Cf. Myst. socr., p. 210. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

42 

La fonction de ce mythe est ainsi de proposer une explication sur l’origine de 

l’humanité, ceci, précisément, en introduisant le thème de la réincarnation. Les hommes, dès 

lors qu’ils sont pervertis à la base par la nature titanique, doivent passer par le cycle des 

réincarnations pour se purifier et prendre conscience progressivement de la « part divine » qui 

est en eux. Si tel n’est pas le cas, ils s’abandonnent alors à la nature titanique et régressent 

encore plus dans le mal. Les vies successives ont pour finalité le retour au divin, la béatitude 

suprême, l’eudaimonia. Ainsi, Socrate est un purificateur (au moyen de l’elenchos) se 

purifiant constamment lui-même. Il apparaît dès lors comme celui qui, à l’époque, est parvenu 

à faire parler la « part divine » qui est en lui. 

 

Olivier Tinland 

Merci, Jean-Luc, en espérant que tes propos auront réactivé, à défaut de la « part 

divine », tout au moins la part philosophante que chacun a en soi… 

 

Philosophie comme transposition rationnelle de la Tradition orphique 
 

Jean-Luc Périllié 

En vous remerciant à mon tour pour votre écoute et pour les questions toutes aussi 

pertinentes les unes que les autres qui m’ont été posées, j’aimerais, afin d’éviter tout 

malentendu relativement à ma présentation de la philosophie de Socrate et de Platon, apporter 

en guise de conclusion quelques remarques supplémentaires. 

Si, selon l’hypothèse que je viens de formuler, le thème de la theia moira socratique 

provient initialement du Palaios Logos d’Orphée, cela ne veut en aucun cas dire que Socrate 

adhérait d’une manière dogmatique à ce Logos pris dans sa version primitive et littérale. 

Certes, nous avons décelé en ce personnage l’étoffe d’un maître spirituel mais nous avons 

affaire, plus précisément, à un philosophos qui a recueilli les aporrhèta (Phédon, 62b), c’est-

à-dire les thèmes ésotériques de l’orphisme, pour se livrer à des exégèses avec ses disciples. À 

un moment donné, en effet, Socrate s’est tourné du côté de ce mouvement religieux marginal 

dans la mesure où celui-ci lui permettait de mieux comprendre le sens de notre destinée et de 

notre rapport au divin, dans la mesure aussi où l’orphisme rendait pour lui davantage 

compréhensibles certaines expériences, ne serait-ce, par exemple, que cette perception d’une 

voix intérieure — phénomène psychologico-religieux face auquel la religion officielle de 

l’époque restait à court d’explication. Je parle, bien sûr, de cette fameuse voix (phônè) qui 



Socrate et la Tradition des Mystères 

43 

s’adressait à Socrate depuis l’enfance (Apol. 31d), qu’on a appelée par la suite d’une manière 

indue : « le démon de Socrate ». Là encore l’examen précis du texte s’impose : il faut savoir 

que lorsque Socrate affirme, lors de son procès, qu’il y a dans cette voix quelque chose de 

divin et de démonique (theion ti kai daimonion), il utilise une expression typique des 

« purificateurs procédant par incantations et expiations », comme l’atteste le médecin auteur 

du traité hippocratique intitulé De la Maladie sacrée74, rédigé au Ve siècle av. J.-C. Or ces 

purificateurs, que ce médecin considère comme des charlatans, correspondent tout à fait à la 

description des prêtres orphiques, fournie par Platon dans la République. Ce point essentiel, 

en dépit de toute la littérature que l’on a consacrée au soi-disant Démon de Socrate, n’a jamais 

été spécialement remarqué par les historiens. La grande philosophe du Banquet de Platon, 

Diotime elle-même, censée avoir initié Socrate, est d’abord présentée comme une purificatrice 

soignant des maladies par des rites et des incantations. L’accumulation de ces indices montre 

d’une manière évidente que Socrate évoluait de plain-pied au sein même de cette culture 

marginale. 

Par ailleurs, comme nous avons pu le souligner, Socrate vivait dans sa pratique du 

discours des expériences émotionnelles intenses qu’il transmettait à ses disciples. Pour toutes 

ces raisons, il a été amené à réinjecter dans ses propres entretiens philosophiques, suite à son 

initiation auprès des chamanes-guérisseurs thraces, suite à sa rencontre des prêtres et des 

prêtresses (Ménon, 81a-b), suite à celle de l’Orphique Euthyphron (Cratyle, 396c sq.), un 

certain ritualisme à caractère incantatoire et enthousiaste.  

Néanmoins, si Socrate se rapporte à la révélation et si Platon la sollicite à son tour 

(avec la « deuxième navigation » du Phédon)75, l’un et l’autre ne font pas que réceptionner ce 

qui leur est révélé. En cela, ces penseurs ne sont pas, bien évidemment, de purs religieux. La 

révélation n’est jamais chez eux que le point de départ de l’activité philosophique la plus 

élevée, qui est soit reprise argumentée de Logoi inspirés et transcendants qui les investissent 

directement, soit exégèse rationnelle du Logos des Anciens. Par ailleurs, lorsque Socrate ne 

travaille qu’à partir de la doxa des hommes — selon les recherches conceptuelles du « qu’est-

ce que ? » sur lesquelles les lectures modernes se sont trop focalisées —, l’enquête tombe 

inéluctablement dans l’aporie. Comme nous l’avons dit, nous n’avons affaire dans ce cas 

qu’au philosophein en tant que pratique mineure appliquée aux opinions des hommes : il ne 

                                                 
74 Cf. Myst. socr., p. 160, n. 34, p. 184, n. 19, p. 318, n. 34. 
75 Voir l’analyse de Léon Robin in Notice du Phédon (G. Budé, C.U.F., 1952, p. XLVIII ) : « Le nouveau mode de 
navigation à employer correspond au troisième terme de Simmias [in 85c] : la révélation divine ».  



Socrate et la Tradition des Mystères 

44 

saurait s’agir de la grande Philosophia eudémoniste que le Socrate du Gorgias, éprouvé par 

une rude polémique, a été amené à divulguer. 

Relativement à l’Ancien Récit (Palaios Logos) pris en tant que mythe global retraçant 

l’origine et le devenir de l’humanité à partir du meurtre de Dionysos, la position de Socrate 

est, certes, globalement positive, tout en restant prudente et nuancée. Sa vision du Récit dans 

son tout est reconnaissable, semble-t-il, dès lors qu’on associe ce qu’il en dit à la fois dans le 

Phédon et dans le Ménon 76, lorsqu’il est question d’assignation à résidence (phroura) de 

l’âme dans le corps (Phédon, 62b) — assignation due à la faute ancestrale (Ménon, 

81b), commise par les Titans. D’abord, Socrate est réservé bien que manifestant un certain 

esprit d’ouverture : ce récit « paraîtrait plutôt irrationnel (an doxeien… houtô g’einai alogon), 

mais pourtant il n’est peut-être pas sans une certaine raison (ou mentoi all’isôs g’echei tina 

logon) » (Phédon, 62b). C’est, en effet, la théomachie anthropomorphique du mythe qui fait 

problème : pour lui, ce type de narration n’est ni crédible ni tolérable, comme il le signale 

dans l’Euthyphron (6a). Toutefois, il ne ferme pas la porte à l’étrange Récit des Mystères. 

Non seulement Socrate reprend à son compte, comme on l’a dit, certains grands thèmes du 

mythe (réincarnation, eudaimonia, dualisme âme-corps, tutelle du divin, theia moira, rituel de 

possession), mais en plus il reste ouvert à l’idée selon laquelle l’Ancien Récit, dans sa 

globalité mythique, contient une raison (tina logon), qui est à rechercher. C’est précisément 

cet esprit d’interprétation à la fois inspiré et réfléchi, entièrement tendu vers la recherche de la 

raison cachée du mythe, qui fait de lui un pur philosophos — selon la tradition italienne, 

pythagoricienne en particulier.  

Pour terminer, j’aimerais encore dire ceci : la théorie des Principes suprêmes que 

Platon a transmise confidentiellement dans ses agrapha dogmata (doctrines orales) peut, en 

définitive, se comprendre comme l’aboutissement d’une vaste tentative de substitution de 

causes métaphysiques et rationnelles à l’ancienne vision anthropomorphique du meurtre 

originel commis par les Titans. Avec Platon, Zeus tout-puissant, garant de l’unité du Monde, 

devient Principe de la Monade ou de l’Un-Bien, et les Titans, forces du Mal et de la division 

dans le mythe, sont remplacés par le Principe négatif de la Dyade indéfinie du Grand et du 

Petit 77 . Empédocle, bien avant Platon, avait déjà opéré ce genre de transposition 

philosophique du Palaios Logos avec l’opposition des forces métaphysiques et principielles 

                                                 
76 Rejetant l’hypercriticisme actuel de Luc Brisson et de R. Edmonds, le principal spécialiste de l’orphisme, 
Alberto Bernabé (cité in Myst. socr., p. 203 sq.), a rapporté les fragments orphiques du Phédon, du Ménon et 
d’autres dialogues, à l’Ancien Récit (Palaios Logos) de Dionysos mis à mort par les Titans. 
77 Une version rédigée et abrégée de la théorie des Principes est présentée dans le Philèbe (16c). C’est encore 
Socrate qui la rapporte. Elle émane cependant, selon lui, des Anciens (hoi Palaioi) qui « valaient mieux que nous 
et qui vivaient plus près des dieux », nous l’ayant transmise par la Tradition orale, par la Phèmè. 



Socrate et la Tradition des Mystères 

45 

de l’Amour et de la Haine78. Bien entendu, chez ces deux philosophes, il ne s’agissait pas 

simplement de substituer des mots abstraits à des noms de divinités mais de saisir les 

structures fondamentales du réel sur un mode principiel et scientifique. Chez Platon, en 

particulier, d’après les rapports d’Aristote, se déploie tout un système scientifique hérité du 

pythagorisme, dans le cadre renouvelé et éminemment complexe de la théorie des Idées.    

Toutefois, dans sa grande œuvre exotérique rédigée à la fin de sa vie, intitulée les Lois, 

Platon s’est limité à ne présenter à un public élargi que l’ancienne version mythique de la 

théorie des Principes, en restant cependant fidèle à l’esprit de traditionalisme prudent et 

nuancé qui était celui de Socrate : un traditionalisme que l’on pourrait qualifier d’éclairé. On 

remarque, en effet, qu’il expose dans un sens seulement traditionnel le thème orphique selon 

lequel il existe en l’homme « ladite ancienne nature titanique » (tèn logomenèn palaian 

titanikèn physin) (Lois, 701c), sans aller plus dans le détail. Dans le même ouvrage, toutefois, 

il reprendra d’une manière solennelle et hiératique la part transmissible et assimilable pour 

tous du Palaios Logos, l’hymne à Zeus, origine, milieu et fin de toutes choses, ceci en avant-

propos du grand discours fondateur de la cité des Lois. Et c’est précisément au sein de ce 

Discours aux Colons que s’énonce le message eudémoniste dans toute sa force : 

« Le Dieu qui a dans ses mains, suivant l’Ancien Récit (Palaios Logos), le 
commencement, la fin et le milieu de toutes choses qui sont, va droit à son but 
traversant toutes choses selon la nature ; et vient toujours à sa suite Justice (Dikè), 
châtiant ceux qui s’écartent de la loi divine (tou theiou nomou). Et celui qui, modeste 
et rangé, veut être heureux (eudaimonèsein), doit s’attacher étroitement à elle… » 
(715e). 
 

De toute évidence, l’eudémonisme, le message principal des dialogues, telle une 

bonne nouvelle annoncée urbi et orbi, est ici restitué dans ses fondements à la fois cosmo-

théologiques et mystériques. Plongeant ses racines tant dans l’orphisme que dans la 

philosophie présocratique, l’imposant discours bénéficiera par la suite d’une longue postérité 

au sein des théologies païennes, patristiques, musulmanes et modernes79.  

                                                 
78  Cf. Gabor Betegh, "Empédocle, Orphée et le Papyrus de Derveni", Les anciens savants, in Cahiers 
philosophiques de Strasbourg, 2001, p. 54 : « L’attaque des Titans quand les forces de férocité font rage est, par 
opposition, la révolte ultime contre l’ordre et le pouvoir royal : l’harmonie et la divinité unifiante d’un côté, la 
violence cruelle et la déchirure menaçante de l’autre. Posée en ces termes, la correspondance avec le schéma 
cosmologique d’Empédocle s’impose. Le récit cosmologique d’Empédocle, lui aussi, exprime la conviction 
fondamentale que le monde oscille entre deux extrêmes ». 
79 L’entame du grand discours solennel de Platon a été repris par nombre d’auteurs païens et chrétiens, comme 
Plutarque, Hippolyte, Irénée, Clément, Origène, Eusèbe de Césarée, Hermias, Proclus, Philipon, et Théodoret. 
Les Chrétiens, en particulier, ont appliqué la formule du commencement, du milieu à Dieu le père mais aussi au 
Christ en tant que Verbe divin. Récemment, le Père Teilhard de Chardin a dit que « Dieu est à la naissance, à la 
croissance, au terme de toutes choses » Œuvres, V, 1959, p. 396 .Voir E. des Places, "La tradition indirecte de 
Platon", 1944, reprint in Études Platoniciennes, 1929-1979, Brill Leiden, 1981, p. 206-207.  



Socrate et la Tradition des Mystères 

46 

Digne successeur de Socrate, Platon a été à la fois le témoin privilégié du charisme 

socratique et le grand philosophe propagateur et interprète de la Tradition orphique pour les 

siècles et les millénaires à venir : il est apparu comme le philosophe transporté par le Verbe 

qui, juste avant lui, était censé avoir parlé à travers Socrate. En ce sens, Platon a réactivé à la 

suite de son maître la theia moira  réactivation qui, au demeurant, n’a pas entravé le 

déploiement chez lui d’une puissance intellectuelle considérable. Il a été, de fait, l’immense 

philosophe-écrivain qui a compris en finesse et en profondeur le message de son 

prédécesseur, qui l’a propagé, défendu et amplifié, pour réorienter les hommes vers une tout 

autre Lumière que la lumière propre aux hommes, jugeant cette dernière trop faible, trop 

vacillante pour les guider. La grande erreur, selon lui, c’est de penser à la suite de Protagoras 

que « l’homme est mesure de toutes choses ». Pour le Platon ésotérique menant ses recherches 

dialectiques avec ses disciples, la Mesure c’est l’Un-Bien transcendant opposé à la Dyade 

indéfinie du Grand et du Petit. Pour le même philosophe se mettant au service des hommes, se 

faisant législateur d’une nouvelle cité et rédigeant un discours censé s’adresser à la foule, la 

Mesure c’est le Dieu des Orphiques.  


