https://www.kabbale.eu/hokhmah/

Hokhmah par Spartakus FreeMann
Hokhmah.
nndn
« Que Tes CEuvres sont grandes, nINY, Tu les as toutes faites avec Sagesse » (Psaumes 104, 24).

Hokhmah est un terme hébreu qui signifie « sagesse »; et la Kabbale est la voie de réalisation de la «
Hockmah nitsarah », la « Sagesse cachée ». Pour le kabbaliste, la Hokhmah n’est pas une pure con-
ception philosophique abstraite, mais une réalité primordiale, dont I'expérimentation améne a la
réintégration divine, par I'union du monde d’En haut et du monde d’En bas.

La Hokhmabh est ainsi la Sagesse, la Sapientia, I'omniscience et I’'omnipotence divines.

Traditionnellement, la place de Hokhmah dans I’Arbre de Vie se situe au sommet du Pilier de Miséri-
corde, Miséricorde qui devient évidente en considérant ce jaillissement issu de Kether comme un
don si fort et si total de I'Energie elle-méme que son effet se fait sentir jusqu’aux plans les plus
sombres et les plus denses des mondes inférieurs.

La Seconde émanation a pour nom Sagesse car « elle est cachée et mystérieuse, une réalité qui n’a ni
limite ni fin, elle est le secret de |la Sagesse car elle est une chose inaccessible qui réside dans la Pen-
sée » (Moise de Léon, « Fragment sans titre », fol. 363b). D’elle, le Bahir nous dit : « La deuxiéeme
parole est Hokhmah dont il est écrit « nIN' m’a acquise au début de sa voie, avant ses oeuvres les
plus anciennes » (Prov. 8, 22) ; et il n’y a point de « début » en dehors de Hokhmah, car il est écrit «
Le début de la Hockmah c’est la crainte de nIn' » (Psaumes 111, 10) ». Crainte est Yrah — X' — un
des noms de la Hokhmah selon le Shaarei Orah de Gikatila.

La tradition qualifie ainsi Hokhmah dans le texte des Trente-deux Sentiers de la Sagesse : « Le second
sentier est celui de I'Intelligence llluminante : c’est la Couronne de la Création, la Splendeur de
I’'Unité, égalant celle-ci, et elle est exaltée au-dessus de chaque téte, et les Kabbalistes la nomment la
Seconde Gloire ».

Ce texte nous montre clairement que le pouvoir jaillissant de Kether (la Couronne Supréme) en ac-
tion positive est recu par Hokhmah qui le transmet en Action positive dynamique dans la Création.
Voila pourquoi Hokhmah est appelée la Seconde Gloire. Car d’elle-méme elle ne fait rien, elle n’agit
gu’avec Kether dont elle redistribue la Lumiere aux autres Sephiroth. Alors que Kether est la Volonté
Divine, le « Je », Ani "IN, de la Création, celui-ci doit encore étre réalisé, le « Je » doit devenir un « Je
suis », Ehyeh nInK, et cela est réalisé en Hokhmah.

La Sagesse de Hokhmah révele une connaissance subjective et intime qui est connue car interne et
sans recours a un enseignement extérieur. Hokhmah est le royaume du Spirituel absolu qui mani-
feste I’Essence. C'est Hokhmah qui donne forme a la puissance latente et dormante de Kether et
c’est pourquoi c’est en elle que le « Je » devient « Je suis ». La Lumiére originelle émanée de Kether,
descend au niveau de Hokhmah et la pénetre. Ensuite, la Lumiére de Kether s’unit a la Lumiére de la
Hokhmah, et ensemble, elles descendent dans les autres Sephiroth.

Au niveau de la Guématria, nous pouvons déduire ce qui suit :
Heth8 —n
Kaph 20— >

Mem 30 —n



https://www.kabbale.eu/hokhmah/

He5-n
Et donc, 63.

Dans I'analyse de la graphie des lettres, nous pouvons discerner tout de suite qu l'initiale de Hokh-
mah est le Heth, la Barriére, ce qui doit empécher d’aller plus loin. Et il s’agit bien également du réle
de cette Sephira, étre une barriére a 'acces de Kether qui est inaccessible au mortel. A ce sujet, le
Tomer Devorah (Palmier de Déborah) nous dit « La Sagesse a deux faces : une face supérieure tour-
née vers la Couronne (Kether), qui ne regarde pas en bas mais recois d’en haut ; une seconde face,
inférieure, est tournée vers le bas pour veiller aux Sephiroth » (Moise Cordovéro, Tomer Devorah,
p.83, éditions Verdiers).

Un ami me disait un jour « ne lis pas « Hokhmah », Sagesse, mais « Rosh Mah », « Téte du Quoi », ce
Quoi, ce Mah, nn, c’est le monde d’En-bas. Ainsi, la Sagesse est le principe de notre monde, la ligne
qui doit en étre directrice ». Ce qui répond quelque peu au : « Que signifie « sagesse » (NndN) ? At-
tends (‘hakeh — dn) quelque chose (mah — nn) » (voir Le Sicle du Sanctuaire de Moise de Léon, p.
119).

Hokhmah, la Sagesse, est également « le palais » (hekh, 1n) du « quoi » (mah, nn), les secrets du
monde (représenté par le Mah) sont dans la Sagesse divine comme il est dit : « nIn* m’a congue prin-
cipe de son chemin, avant ses oeuvres, depuis toujours » (Proverbes 8, 22).

Dans son Guide des Egarés, Maimonides nous dit au sujet de la Hokhmah : « ce mot, dans la langue
hébraique s’emploie dans quatre sens : 1° il se dit de la perception des vérités qui ont pour dernier
but la perception de Dieu » (Guide des Egarés, p. 629, éditions Verdiers).

Afin de bien comprendre la place de la Hokhmah dans le cycle des Emanations divines, il est utile de
citer ici le verset 54 du Sefer ha-Bahir : « Ceci se compare a un roi qui avait une fille bonne, agréable,
belle, parfaite. Il la maria a un prince, la vétit richement avec couronne et parures. Il lui donna une
grande dot. Le roi peut-il désormais vivre en dehors de sa maison ? Tu as dit : Non. Lui est-il possible
de rester toute la journée avec elle ? Tu as dit : Non. Que fit-il ? Il aménagea une fenétre entre lui et
elle, et chaque fois que la fille a besoin de son pere ou le pére de sa fille, ils communiquent a travers
cette fenétre... ».

Le Roi représente dans ce texte la Hokhmah (Sagesse), et la fille, la Malkuth (Royaume), I'archétype
du féminin, le lieu de la Présence Divine, la Shekhinah. Elle est |a fille qui a donné naissance a toutes
choses (voir a ce sujet le texte sur Kether ol nous insistons sur ce fait). Le Roi se retire et se restreint
en laissant une « fenétre » a travers laquelle il peut communiquer avec sa fille ; cette fenétre res-
treint I’espace, mais peut étre ouverte a souhait. C'est la lettre He n du Tétragramme nIn', dont il est
dit qu’elle représente les cing niveaux de I'ame ; ils sont voilés mais servent de « fenétre » vers Dieu.

Ces personnifications : pere, meére, fille sont aussi représentatives de la doctrine du Zohar car, tradi-
tionnellement, chaque Sephira désigne ainsi une « personne » divine :

— Kether est I’Atika Kadisha, le Vieillard sacré ; ou encore I’Arik Anpin, le Grand Visage (Longanimité).
Le niveau de I’dme correspondant se situe dans I’Adam Qadmon et s’appelle la Yehidah, I'unité.

— Hokhmah est Abba 2aX, le Pére. Le niveau de I'ame correspondant se situe dans le monde
d’Atsilouth et s’appelle la Hayah, la vitalité. Hokhmah en tant qu’image divine « Pere » est le Pere de
tout, le Pére Supréme, force virile et masculine. Et Hokhmah est le Pére de tous les existants comme



https://www.kabbale.eu/hokhmah/

il est dit : « Que tes oeuvres sont grandes, 6 nINY, tu les as TOUTES faites avec Sagesse » (Psaumes
104, 24).

— Binah est Imma, la Meére. Le niveau de I’'ame correspondant se situe dans le monde de Beriah et
s’appelle la Néshamah, la respiration.

— Les six Sephiroth suivantes forment le Zeir Anpin, le Petit Visage. Le niveau de I’'ame qui lui corres-
pond se situe dans le monde de Yetsirah et s’appelle la Rouach, I'esprit. On peut I'associer a la per-
sonne du Fils.

— Malkuth est la Nequevah, la Femelle, 'Epouse du Roi. Le niveau de I'dme correspondant se situe
dans le monde d’Assiah et s’appelle la Nefesh, I'ame.

La couleur de la Sephira :

Selon le Pardés Rimonim de Cordovero, neuvieme Porte, Kaplan énumeére les Sephiroth et leurs cou-
leurs comme suit : Kether (Couronne) — blanc invisible ; Hokhmah (Sagesse) — une couleur qui inclut
toutes couleurs; Binah (Compréhension) — jaune et vert; Hessed (Bonté) — blanc et argent ; Guebou-
rah (Force) — rouge et or ; Tifereth (Beauté) — jaune et violette ; Netzach (Victoire) — rose clair; Hod
(Splendeur) — rose sombre; Yessod (Fondation) — orange ; Malkhut (Royaume) — Bleu.

Pour continuer sur le symbolisme de la couleur, il est utile de reproduire ici ce long passage de Gikati-
la : « Toutefois, Hokhmah, secret de I’avant et de I'arriere, a deux yeux, au sujet desquels il est dit : »
Ses yeux sont des colombes, au bord des cours d’eau » (Cantiques 5:12), telles des colombes : « Nul
ne lése sa compagne » (Lévitique 25:17). Parfois ils sont fertiles et bons, dans le secret de I'avant et
de I'Onég, parfois ils brisent et anéantissent par le secret de I'arriére et de Néga. Mais lorsque I’oeil
unique se manifeste sur les yeux appelés colombes, alors tous deviennent Miséricorde et existence.
Les créatures se trouvent alors dans une époque propice, par la grace de I'oeil unique. Alors les deux
colombes deviennent soeurs dans I'oeil unique, fondement de la blancheur céleste. Il est dit : » Ses
yeux sont des colombes, au bord des cours d’eau se baignant dans le lait, habitent en plénitude »
(Cantique 5:12). Sur la plénitude littéralement. « Se baignant dans le lait », sous-entend « dans la
blancheur. C’est pour cela que dans la Blancheur unique, il n’y a que blancheur et que Salomon a dit :
« Le bon oeil sera béni, car il donne de son pain au pauvre » (Proverbes 22:9), écrit sans le Vav [...]
Cependant le rouge de Hokhmah n’est pas essentiel, c’est la blancheur qui est le secret de son exis-
tence et de sa vérité. Pour elle le rouge est additionnel, car du c6té postérieur. Le blanc est la subs-
tance de Hokhmah, qui est Miséricorde du c6té de la Blancheur et une part de Din et
d’anéantissement du c6té de Binah rouge. Par contre, au sujet de Binah, secret de |'arriere, sa subs-
tance est rouge, et le blanc est auxiliaire pour elle. C’est la raison pour laquelle, a partir de Hokhmah,
I’attribut Rah’amim (Miséricorde) se déverse du c6té droit, qui est Abraham ». (« Secret de la couleur
» par Gikatila, traduction par Virya).

Les Noms de la Hokhmabh.

Hokhmah est également nommée « La Racine du Feu ».
Noms divins de deux lettres Yah (')

El (7x)

Nom de quatre lettres YHVH (nI1n?).



https://www.kabbale.eu/hokhmah/

Il est ici instructif de méditer sur cette transformation du Nom divin en Kether, qui est Ehyeh (nInK)
en Nom divin nin', le Tétragramme, en Hokhmah. Le passage du Aleph 1 ,x, au Yod 10 ,'. Le passage
du monde archétypal au monde de la Formation.

Les permutations des quatre lettres du Tétragramme sont au nombre de 12 et sont appelées par la
Tradition « les douze banniéres du Nom Puissant » auxquelles on associe également les douze signes
du zodiaque (voir le lien avec le Nom angéliqgue de Hokhmah, les Ophanim qui signifie les Roues
(cycles dynamiques) et le Nom en Assiah : Mazloth, Zodiaque).

Hokhmah est encore appelée « La Robe Intérieure de Gloire », que I'on peut comprendre comme la
lumiére Intérieure.

Hokhmah
L’ancien des jours, William Blake

Cette Sephira est également appelée Mah’shavah, Pensée, nawnn, c’est-a-dire le point de la pensée,
secret du commencement de I'expansion de Kether. La racine ‘Hashab, awn, signifie « pensée ». On
peut donc lire ce mot comme Mah ‘Hashab, awn nn, « Quoi pensée », le sujet de la Pensée incon-
naissable de Kether. Une autre lecture serait Mach Shahbah, naw nn, Shahbah signifie « capturer »
et Mach « cerveau ». Ce qui pourrait signifier que la Sagesse est la capture du ou par le cerveau.

La Kabbale appelle aussi la Hokhmah : « Moh’a » nn, le cerveau, car le cerveau est le reflet de la Sa-
gesse. En effet, le cerveau est un réceptacle qui s’emplit, telle la Hokhmah, de la Lumiere de
I'intellect supérieur tout en en faisant bénéficier le monde d’en bas. Le cerveau est une potentialité
qui peut ou non étre utilisée. Ce développement doit bien slrr s’opérer dans le travail et I'effort afin
de réaliser la potentialité. Et Virya de nous dire a ce propos : « Le développement de la sphére spiri-
tuelle qu’est la Hokhmah s’obtient par I'effort; dans la mystique cette volonté s’appelle « Hishta-
dlouth ». Ce terme vient de la racine « shidél » dont le sens est « exhorter », « encourager » ; en le
permutant, ce mot devient « lishéd », « revigorer », « monter la séve ». La permutation dans un
autre sens donne « shéléd », le « squelette », la charpente sur laquelle I'existence repose.
L’Hishtadlouth est I'effort qui sert de charpente a notre force vitale et spirituelle ».

Selon le Shaarei Orah de Joseph Gikatila, les Nom suivants sont associés a la Hokhmah :

Yesh —w'; Ratson — |IXN ; Yod rishonah shel Shem (Premier point du Nom) -0w 7w nJIwRY TI'; Aba —
NAN ; Eden —|Tv.

Hokhmah, Spartakus FreeMann, Nadir de Libertalia, 11 Adar 5765.



