Albert Puyou, comte de Pouvourville, naquit a Nancy (France) le 7 ao(t 1862. Il participa
a des expéditions francaises en Chine, et y occupa plusieurs fonctions militaires et
administratives. Ses séjours prolongés au Tonkin et dans diverses provinces lui permirent
de pénétrer I'esprit chinois. Il ne tarda pas a rencontrer un maitre taoiste qui le prépara a
recevoir l'initiation dans une société secréte chinoise, ce qui arriva peu aprés. Albert de
Pouvourville prit alors le nom de Matgioi, « ceil du jour ». Matgioi revint ensuite en
Occident et entreprit de diffuser (dans la mesure ou cela était possible) I'enseignement
du taoisme, a l'encontre des orientalistes. Il expose ainsi, notamment dans la Voie
Métaphysique et la Voie rationnelle, les doctrines taoistes, au point de vue principiel
comme dans leurs applications diverses. Il est également I'auteur de plusieurs études sur
la Chine et sur les colons francgais en Asie. Il est mort en 1939,

e Les Enseignements Secrets de la Gnose - T Simon (Albert De Pouvourville) T
Théophane (Léon Champrenaud), Editions Arche, Milano

e La voie Métaphysique, Paris, Société d'Editions Contemporaines : Bibliotheque de
La Voie”, 1905 ; Les Editions Traditionnelles, 1991

e La voie Rationnelle, Les Editions Traditionnelles, 2003

e Le Tao, texte partiel du Tao Te King, traduit du chinois par Matgioi, éd. Arché
2004

e Le cinquiéme bonheur, Ed. Kailash, 2004

e Le Livre de l'opium, sous le pseudonyme de Nguyen Te Duc, réédition Guy
Tredaniel, Paris 2002

¢ Rimes chinoises, Lemerre 1904
e L'Empire du Milieu , Schlercher frére 1900

e L'ART INDO-CHINOIS, Librairie-Imprimeries Réunies Ancienne Maison Quantin,
1894. Coll. Bibliotheque de I'enseignement des Beaux-Arts

La source primordiale et traditionnelle de toute la connaissance dont ’humanité est tributaire,
est extirpée des limbes orientales ou elle était enfouie, et présentée par Matgioi, penseur
taoiste francais, sous la forme d’un travail divisé en trois parties :

- La Voie métaphysique - La Voie rationnelle — La Voie sociale —

La premicere, notre actuel sujet d’étude, expose d’abord les principes de la Tradition, et son
mouvement philosophique et cosmogonique, qui, au cceur de ’ouvrage, nous menent aux lois
de I’évolution ouvrant sur les destins de ’humanité. La place que tient ’yin-yang dans la
condition de I’individu, et le symbolisme du yi-king viennent clore le premier volet du
triptyque prévu par I’auteur.

Matgioi, Les Symboles du Verbe, (fragment)

http://elkorg-projects.blogspot.com/2006/09/matgioi-les-symboles-du-verbe-fragment.html


http://elkorg-projects.blogspot.com/2006/09/matgioi-les-symboles-du-verbe-fragment.html
http://elkorg-projects.blogspot.com/2006/09/matgioi-les-symboles-du-verbe-fragment.html

Chap. IV de La Voie Métaphysique, Editions Traditionalles 1980

Comme déja nous l'avons dit, I'esprit de généralisation, qui fut |'esprit philosophique de
I'hnumanité, avant l'invention des analyses et des méthodes de dissection par I'esprit
scientifique appliqué et mécanique des modernes, |'esprit de généralisation est demeuré
intact parmi les races orientales ; et c'est la méthode synthétique, mathématique et
logique, qui fait le fonds des livres traditionnels les plus antiques, que le respect des
peuples dépositaires nous a transmis incorrompus et intangibles jusqu'a nos époques

extrémement civilisées et individualistes.

Cet esprit généralisateur fait, avec une multiplicité indéfinie, des applications d'un méme
axiome ou d'un méme principe a toutes les sciences, a tous les états sociaux, a tous les
mondes intellectuels, a tout ce qui peut étre fait, dit ou pensé dans tous les lieux et a

toutes les époques de la stase humaine et universelle.

Et plus un axiome parait fondamental, plus un principe parait éternel en son concept et
juste dans sa traduction graphique, plus les applications sont recherchées avec ardeur et

déterminées avec précision.

C'est ainsi que les « Graphiques de Dieu » établis avec un souci de synthétisme universel
dans la pensée et avec une rigueur mathématique dans I'exécution, sont considérés, par
les commentateurs des Livres Traditionnels, comme la clef de toutes les idées et de
toutes les situations humaines, comme |'exorde et la fin de toutes les sciences, et comme
I'arcane ou il faut chercher a la fois I'explication de toutes les inconnues, la solution
générale de tous les problémes, les régles de toutes les politiques, les prescriptions de

toutes les économies sociales et de toutes les morales individuelles.

Les « Graphiques de Dieu » ne sont plus dés lors, a l'usage, seulement le « Dessin »
parfait d'une idée générale abstraite et d'une entité inconcevable a 'homme actuel. IIs
constituent, avec leurs six lignes indéfinies, comme la portée métaphysique ou vient
s'inscrire I'harmonie éternelle, et ou viennent se poser, pour avoir leur signification
adéquate dans le concert de l'univers, les accords particuliers a chaque connaissance de
I'esprit humain. Pour user d'une comparaison plus facile et grossiére, mais tout aussi
exacte au point de vue graphique, chaque connaissance de |'esprit humain est semblable
a l'une de ces correspondances diplomatiques, ou gisent, parmi des inutilités et un fatras
destinés a égarer et a dégolter le vulgaire et les indiscrets, la solution des problémes
d'ou dépendent la vie et la gloire des peuples. Tombées aux mains des ignorants, ces
lettres demeurent incompréhensibles : elles n'ont de sens et d'effet que pour ceux qui les
écrivent et ceux a qui elles sont destinées. Ainsi les connaissances humaines sont
abstruses a ceux méme qui les étudierent profondément, s'ils poursuivirent des études

individuelles, et s'ils particularisérent leurs efforts.



Et les « Graphiques de Dieu » sont la « grille », qui, posée sur le texte informe, en
sublimise les parties utiles, en détruit les parties inertes, et fait, entre ses intervalles,
toujours aménagés de la méme facon pour tous les textes, éclater aux yeux de ceux qui
savent, les vérités nécessaires, les arcanes directeurs de toutes les sciences et moteurs

de toutes les actions humaines.

Entrons donc de plain-pied dans le symbolisme Jaune. Les Graphiques de Dieu nous y
aideront puissamment, si nous savons rapporter tout a ce principe, et si nous nous
rappelons que toutes les interprétations, toutes les images, toutes les déterminations
précises sont les broderies jetées sur cette trame éternelle, sur ce canevas métaphysique
sans quoi nulle étoffe ne saurait étre tissée, sans quoi nul systéme ne saurait tenir
debout.

En composant les unes avec les autres les « situations » des Graphiques de Dieu, en
étudiant, isolément puis parallélement, les traits qui les composent, on obtient toutes les
idées du cerveau et toutes les lumiéres de la conscience. Dans les applications qu'on en
fait, ces situations se modifient, ces traits changent de personnification et d'objet ; en
eux et entre eux se manifeste le perpétuel mouvement, qui est le résultat de I'activité
primordiale, et la conséquence de l'activité potentielle de la Perfection. Ainsi ce
mouvement continu représente parfaitement la série des modalités transformatrices, qui
constituent, les unes aprés les autres, |'existence de l'univers tangible et perceptible,
modalités dont la formule tétragrammatique (que nous étudierons au chapitre prochain)
donne la cause profonde et I'explication formelle. Ainsi, chacun des idéogrammes et
chacun des traits des idéogrammes, participant au vité, posséde une activité propre, par
laquelle il se meut librement, conformément a la voie librement consentie, dont il est une
des expressions (et la seule expression immédiate, au moment ol l'on en parle).
Il en résulte que chacun des traits, a mesure et pendant qu'on le considére, acquiert une
personnalité, due a la manifestation de son activité particuliére. Il parait donc logique et
sensé que le symbolisme intellectuel et phonétique (on verra plus tard la raison de ces
adjectifs juxtaposés) leur ait donné la figure expresse de la Toute Puissance et de la
Toute Activité, c'est-a-dire la figure du DRAGON, « maitre omniscient des chemins de la

droite et de la gauche » (Phan-Khoatu, I).

La Légende du Dragon. « Les dragons et les poissons ont la méme origine ; mais
combien, pour chacun, la destinée est différente ! Le poisson ne peut vivre hors de son
élément ; mais qu'un léger nuage s'abaisse vers le sol, et I'on voit le dragon s'élancer
dans les airs. » Ainsi chante la onziéme strophe de cette célebre ballade : la Vie joyeuse,
aux sons de laquelle, dans tout I'Extréme-Orient, les vieux lettrés sourient, et les petits

enfants s'endorment.



Elle allusionne la légende du Dragon, que nous citons parce qu'on y trouvera l'origine de
la genése mosaiste, la fiction sinaitique de la loi, et peut-étre aussi le symbole de la

synthése alchimique.

L'eau qui coule sur la terre, disent les vieux conteurs, est semblable au nuage qui vole
dans le ciel : leur nature a tous deux est semblable ; seule leur apparence différe. Et
c'est la chose importante, car I'humidité féconde I'univers, comme la voie du ciel féconde
la pensée des hommes. Rien n'est meilleur, plus fugitif, plus actif, plus universel que
I'eau : mais si leurs actions ne sont pas unies, |I'eau du ciel ne peut rien sur la terre, I'eau
de la terre ne peut rien sur le nuage du ciel. Ainsi, dans I'eau de la terre le poisson, dans
I'eau du ciel I'oiseau Hac (1) vivent séparés et ils sont imparfaits. Mais si I'orage éléve les
eaux ou que la chaleur du jour les évapore ; et si un Iéger brouillard s'abaisse sur le sol,
ou si un grand vent précipite les nuées vers la terre, alors I'union se fait des deux eaux
terrestres et célestes : I'oiseau Hac descend vers la terre comme les nuages, le poisson
s'éleve vers les cieux comme l'eau du fleuve ; quand ils se rencontrent, I'oiseau Hac
préte ses ailes au poisson, le poisson préte a I'oiseau son corps et ses écailles ; au milieu
des éclats du tonnerre et parmi les eaux mugissantes apparait le Grand Poisson sur le
dos duquel sont écrits les préceptes secrets de la Loi. Et aussit6t que son dos a touché
les nuages abaissés, il devient le Dragon Long et disparait dans les airs avec les nuages

qui le recouvrent et I'emportent.

Je serais bien faché de donner une explication a cette légende populaire, qui est plus
claire que toutes les paraboles mosaistes et que la légende judéo-chrétienne de la
pomme. Les plus jeunes éléves, dans les écoles extréme-orientales, la commentent et la
dépouillent de sa fable avec la plus grande facilité. J'imagine que cela ne sera aussi qu'un
jeu pour les chercheurs occidentaux attentifs, qui me sauront bien plus de gré de les
avoir invités a un petit travail personnel d'appropriation analogique, que d'avoir paru, par

des éclaircissements oiseux, douter injurieusement de leur perspicacité.

J'appuierai cependant sur certains points dignes de méditation ; le ciel et la terre ne font
véritablement gu'un, en réalité. A nos yeux ils sont unis par un véhicule universel ; et le
Sage Chinois a pris, comme symbole de ce véhicule, ce qui peut sembler comme la
matiére la plus subtile, c'est-a-dire I'eau évaporée. Infiniment subtile, mais toujours
matérielle, telle est la caractéristique du véhicule universel ; et le Sage Chinois se
rencontre ici avec le dogme théosophique (ce qui n'a rien de surprenant, puisque les
doctrines sont étroitement soeurs) et aussi avec la doctrine platonicienne, et avec les
assertions de |'école gnostique et de S. Clément d'Alexandrie sur la matérialité de I'ame
humaine.

Précisons aussi que la Perfection n'existe que par I'union du Ciel et de la Terre, que c'est

dans cette union seule que le Dragon se manifeste, et que, aussitét manifesté, il disparait



dans les airs. Ce symbole s'entend de deux facons : |'une est que l'univers est toujours
dans une activité extréme ; l'autre est que la Perfection n'est pas visible aux yeux
humains ni intelligible a I'esprit humain ; elle disparait si elle est vue ou comprise par
nous, elle n'est plus la Perfection. Ainsi le Dragon est un symbole que I'homme se figure,
mais qui n'existe pas pour lui. Mais il existe réellement dans |'union totale réalisée grace

au véhicule universel.

Prenons donc ce symbole du Dragon, tout en le trouvant, si l'on veut, enfantin de
langage ; mais conservons-le comme une image excellente, et comme une abréviation,

commode dans les propositions métaphysiques.

J'ai dit plus haut qu'il était un parfait symbole intellectuel et phonétique. L'explication de
la légende s'applique a l'intellectuel : le phonétique est plus curieux encore, et généralise
et éclaircit toutes les données précédentes. Qu'est-ce donc au fond, dans la
métaphysique Jaune, que ce Dragon symbolique ? Qu'est-ce donc ce véhicule universel,
qui est comme I'Aura du symbole ? C'est trés exactement le Verbe, non seulement dans
I'esprit des savants et des commentateurs, mais dans la démonstration de la philologie
elle-méme.

On sait en effet ce qu'est le LOGOS platonicien et alexandrin. Le radical LOG se prononce
fort appuyé, et en syllabe longue. C'est exactement le nom de l'idéogramme du Dragon.
Celui-ci est LONG (2), avec I'0O long et I'N bref et sourd, et il se prononce LOGUE (E
muet) dans les vice-royautés de la Chine centrale. Ainsi la philologie apporte son
témoignage éclatant a la métaphysique. Il n'y a jamais eu qu'une vérité ; les symboles
de cette vérité différent, mais la prononciation de son nom méme est partout identique.
Et le Logos platonicien et le Verbe de |'ap6tre Jean, que, sans bien l'approfondir, les
chrétiens exaltent a la fin de tous leurs sacrifices, n'ont pas de représentation plus
immédiate, ni de plus exact symbolisme dans toute I'humanité, que cet universel et
invisible Dragon, qui, du haut du Ciel, couvre toutes les philosophies orientales de son

ombre mystérieuse.

Khien : L'action du ciel, c'est I'activité. L'homme doué l'imite en s'efforcant sans cesse.

(Yiking : Commentaire traditionnel de Tsheng-tse et de Confucius sur le premier



hexagramme). L'homme doué, dont il est fait mention tout au long du Yiking, et pour
l'usage duquel les préceptes du Yiking ont été formulés, constitue une expression
spéciale aux races jaunes. Il serait facile — et d'autres l'ont fait — d'entasser des
volumes de commentaires sur cette expression, pour en déterminer la valeur exacte.
Ainsi trouve-t-on, en d'autres langues, les Initiés, les Mages, les Grands Prétres, les
Francs Juges, les Saints, les Bienheureux, les Mahatmas et d'autres termes encore.
Tenons-nous, en ce qui concerne I'homme doué, a la définition simple et sage de la
Tradition Chinoise. L'homme doué, dit-elle, est un terme de scholastique qui correspond
a un état de perfectionnement inférieur a la perfection et supérieur a la sagesse. Sachons
nous contenter, au moins au point de vue de l'expression, de cette définition élastique ;
concevons, qu'il y a plusieurs stases dans I|'état de I'homme doué ; et ne demandons
gu'aux circonstances de nous dire, pour chaque cas particulier, a quelle étape,

intellectuelle et psychique, I'nomme doué est parvenu sur la route de la perfection.

La raison d'étre, dit Tsheng-tse, n'a pas de forme visible, aussi on emploie une image
pour éclairer le sens. C'est ainsi que, comme le dit la Iégende, le Dragon, a travers le
véhicule universel, monte dans les six traits du Khién, ou il occupe six positions
différentes, et donne, a son passage, un sens a chacun des traits, exactement comme
une série acoustique, au moment ou on l'inscrit sur une portée musicale, donne un
accord harmonique, dont elle est, comme expression, le seul propriétaire, mais dont les

lignes de portée sont le traducteur et le véhicule.

Il y a donc autant de portées humaines qu'il y a d'hexagrammes, c'est-a-dire soixante-
quatre. Examinons en détail le « passage du Dragon » a travers le Khién, hexagramme
de la perfection en soi. Non seulement ce sera un exemple analogique bon a suivre pour
['explication métaphysique des autres hexagrammes ; mais, et surtout, c'est du premier
hexagramme que les mages et philosophes chinois ont, dans toutes les branches de la
sagesse humaine, tiré leurs principaux et leurs meilleurs enseignements (3).
Le Dragon <« intelligence dont les modifications sont illimitées, symbole des
transformations de la voie rationnelle (tao) de l'activité exprimée par Khién » (Yiking :
chap. I, § 8, commentaire de Tsheng-tse) se pose sur le premier trait (trait inférieur et
positif, puisqu'il est, comme tous ceux de l'arcane, sans solution de continuité) ; et il
représente « le point de départ du commencement des étres ». C'est le « Dragon caché
»,

L'extréme activité de la Perfection ne se produit pas, ne se révéle encore par aucun acte
de volonté, par aucune pensée méme ; elle est donc cachée, c'est-a-dire inintelligible a
I'hnomme. C'est la période du non agir. Et par le mot « période » il faut entendre I'idée de
['état métaphysique, comme, par le mot « situation », il faut entendre le « lieu
géométrique », toutes les conceptions devant étre ici indépendantes des relativités du

temps et de I'espace.



Posé sur le second trait, le Dragon émerge : l'activité commence a se faire sentir sur la
surface de la terre : c'est le « Dragon dans la riziere ». L'extréme activité du ciel ne se
manifeste point encore, mais I'homme saisit qu'elle existe, de méme qu'un étre dans la
riziere est caché par les riz, et qu'on ne le voit point, mais que I'on sait qu'il est la a
cause de I'ondulation de la surface a son passage. On remarque ici que le second trait est
le trait médian du trigramme inférieur, qu'il est donc, pour ainsi dire, le résumé de son
expression générale : on remarque aussi qu'il y a un sens a extraire de sa comparaison
avec le trait médian du trigramme supérieur, qui est son sympathique (systéme des
correspondances). Ce sens donne la tendance générale de I'nexagramme. Les deux traits
correspondants étant ici tous deux positifs, il en résulte que le sens du Khién est
renforcé, c'est-a-dire que l'activité du ciel est extréme, continue, éternelle, et que le Ciel
n'est pas concevable en dehors de l'idée de son activité. C'est ce que nous avions déja
fait ressortir dans un précédent chapitre ; et, ici comme ailleurs, les significations de la
portée symbolique des six traits viennent corroborer les principes, déja connus, de la

métaphysique et de I'expérimentale.

Cette seconde situation se résume parfaitement par cette comparaison de Shiseng : «
L'éther positif commence a engendrer, de méme que la lumiére du soleil commence a

éclairer toutes choses, avant que celui-ci paraisse a I'horizon. »

Posé sur le troisiéme trait, le Dragon se manifeste ; il est sur la situation supérieure du
premier trigramme : c'est le moment de la Iégende ou, montant au sommet des eaux
mugissantes, il va s'élancer, et paraitre en réalité ce qu'il est. Si les écailles du Dragon
sortent des eaux, alors I'homme connait la science et la loi. C'est le « Dragon visible ».
L'incessante activité, arrivée en haut d'un trigramme, remonte I'abime qui la sépare du
second trigramme. Il y a matiére a grande circonspection. Et nous appliquerons
immédiatement ce conseil tel qu'il est donné. Il y a délicatesse et danger a « voir le dos
du Dragon », c'est-a-dire a connaitre la Science et la Loi, si on n'y est pas suffisamment
préparé par les états antérieurs. (Cf. |'état édénique et la Iégende du fruit défendu). C'est
la, la volonté d'expansion de tous les étres, trés parfaite puisqu'elle est le couronnement
de l'activité, mais trés dangereuse, puisqu'elle peut aboutir a la multiplicité, c'est-a-dire

aux formes et a la désunion.

Posé sur le quatriéme trait, le Dragon tend a quitter le monde, c'est-a-dire a disparaitre,
puisque, étant manifesté, il deviendrait, s'il demeurait, intelligible a I'hnomme, et ne serait
plus la Perfection en soi ; mais il ne s'envole point encore ; « il est comme le poisson qui
saute hors de l'eau, avec la volonté, mais sans les moyens de disparaitre : c'est le
Dragon bondissant, également prét a s'effacer dans I'éther des espaces célestes et dans
les profondeurs des gouffres, ol se trouve le lieu de son repos ». (Yiking, ch. I, § 14 ;

commentaire de Tsouhi.)



L'incessante activité, a |'extrémité du bond, peut prendre les ailes du Dragon et
disparaitre en haut, ou conserver les nageoires du poisson et disparaitre en bas : il y a
donc liberté d'avancer ou de reculer. C'est ici le symbole de la liberté et de
I'indépendance avec lesquelles I'univers se meut et entre dans sa voie (Tao). La situation
est indéterminée ; mais quelgu'en soit la solution, on voit que le véritable but du
mouvement de l'activité est le repos absolu, qui est au-dela des forces humaines. (C'est
le Nirvana, intelligible, mais inaccessible a I'étre humain que nous connaissons.)
Posé sur le cinquiéme trait, le Dragon, entiérement manifesté, agit dans sa plénitude et
régit le monde. Il a quitté la terre pour disparaitre, mais sur le point d'arriver aux limites,
il n'a pas encore disparu, et son influence bienfaisante se répand partout ; c'est le
Dragon volant, qui, dans cet instant, procure par sa seule vision, I'dge d'or de I'humanité.
C'est la I'expansion heureuse de I|'Univers dans la Totalité qui ne cesse point d'étre
['Unité. L'extréme activité fait cette totalité : la présence du Dragon fait cette unité : et,
pour parler un langage moins métaphysique, la création existe tout entiére, mais elle n'a

point de formes.

Rappelons ici que le cinquiéme trait est le trait médian du trigramme supérieur, et qu'il
est correspondant sympathique du deuxiéme trait : et remarquons que le deuxiéme trait
est une volonté d'action non formulée, et que le cinquiéme trait est cette action non
formelle.

Posé sur le sixieme trait, le Dragon disparait ; « /la hauteur convenable, dit Tsouhi, est
dépassée, l'extréme unité est atteinte, il y a excés d'élévation ». Bien entendu, ce
commentaire ne doit s'entendre que par rapport a l'univers visible. C'est la le « Dragon
planant » qui commence a disparaitre ; et avec lui commence a disparaitre aussi cette
stase de perfection absolue, qui apportait avec elle ce regret de l'impossibilité de son
maintien (a cause tout a la fois de la perfection relative et de I'extréme activité du ciel). «
Ce qui est complétement achevé, dit Confu-cius, ne peut durer longtemps. » Et ainsi
I'homme est si imparfait que I'idée méme de la perfection améne avec elle la crainte de
la perdre. C'est ici la création tangible, ou mieux la divisibilité de [|'unité par la
multiplication des formes, et [|'établissement de la dualité relative de la perfection
passive, intelligible a I'homme, par la disparition du Dragon qui symbolisait I'Unité a
travers le véhicule universel. C'est la stase actuelle que nous traversons, dans le cycle
auquel appartient notre humanité. Et le regret de cette humanité engendre son désir
unique, que les psychologues peuvent nommer le besoin d'idéalisme, et qui est en
somme le désir de rentrer dans I'état d'unité, de remplacer la perfection passive par
I'active que nous ne comprenons point, mais dont nous savons la nécessaire existence, le

désir, en un mot, de revoir le Dragon (4).

Telle est I'narmonie métaphysique inscrite sur la partie formée par le premier

hexagramme du Yiking. Il faudrait faire un volume pour en déduire, sur ce plan méme,



toutes les données des sciences conséquentielles, Genése, Création, Cosmogonie,
Théogonie, Théologie, Ontologie, Synthése universelle, origine des Lois humaines, etc.,
etc. Nous n'avons garde d'entrer dans ces longueurs et dans ces commentaires. Un tel
travail, qui, une fois la base donnée de la connaissance, est relativement facile, doit étre
laissé, comme un intéressant exercice et aussi comme une gymnastique méritoire, a
I'intellectualité des chercheurs, dont la mentalité deviendra, a l'aide de ces recherches,
plus adéquate a la mentalité requise pour comprendre tout le sujet, et plus apte a

survivre, dans leur méthode synthétique, les développements qui suivront.

Mais, comme nous |'avons dit au commencement, il n'est pas que I'accord métaphysique
qui se vient plaquer sur la portée de I'hexagramme de la perfection. Il y a toutes les
sciences en dehors de la métaphysique et de ses sceurs cadettes ; il y a la politique,
I'économie sociale, la morale, la divination ; et chacune, par un travail analogique,
trouve, au long de cette portée, et en suivant la « marche des six Dragons », des
solutions propres a satisfaire tous les besoins intellectuels de notre humanité. Voyons,
par exemple, en quelques lignes, comment l'initié trouve ici des régles pour sa conduite

de mage, pour sa spéciale ascese.

Dragon caché. — L'homme doué doit régler sa conduite d'aprés l'activité du ciel ;
'hnomme doué n'étant pas encore instruit, la volonté du ciel est cachée a son oxeil
insuffisant : il demeure donc enveloppé dans sa gangue de mortel imparfait. L'homme
doué doit donc méditer, se taire, et tacher de se développer dans [|'étude et la
contemplation. S'il agissait pendant que le dragon est caché, il ne donnerait pas sa

mesure, et tomberait dans une erreur qui serait préjudiciable a son avenir.

Dragon dans la Riziere. — L'homme doué est conscient de sa vertu, mais ne peut
encore quitter la terre (5). Il améliore peu a peu les étres par son enseignement ; mais il
ne lui est pas encore permis, ni de commander, ni de se manifester. Il doit seulement

s'attacher a suivre la fortune et I'exemple des Mages qui le précéderent.

Dragon visible. — L'homme doué, placé dans une situation inférieure a ses mérites,
court un danger ; il doit agir avec circonspection ; car il s'attire par sa vertu la sympathie
de l'univers, et, par cette sympathie, la haine de ses supérieurs. Mais qu'il se retire ou

qu'il demeure, qu'il prenne toujours soin de suivre la voie normale (tao).

Dragon bondissant. — Quand I'homme doué agit, ce n'est jamais sans rapport avec le
moment ou il agit. Il a donc augmenté ses mérites et sa vertu pour étre distingué a un
moment précis et déterminé ; il est libre d'avancer ou de reculer ; il a conservé toute sa
liberté ; il peut édifier par une vertu éclatante, comme il peut redescendre dans une

humilité méritoire ; dans cette situation, il doit s'inspirer des circonstances.



Dragon volant. — L'homme doué occupe la situation supérieure qui lui convient ; arrivé
aux hauts sommets de l'intelligence, il est doux de regarder, au-dessous de soi, 'homme
également doué de vertu, pour l'aider de ses exemples, et pour |'associer a sa puissance.

Quand on est dans la plénitude de ses moyens, il faut agir.

Dragon planant. — La beauté infinie est difficile a conserver. Aussi I'homme doué doit-il
savoir avancer et reculer a temps pour ne jamais s'exposer a la perdre. Il ne faut jamais

commettre d'excés dans ses actions, méme bonnes.

De méme, par la marche des Dragons, sont déterminées, en politique, la voie du Prince
et la voie du sujet. Nous en réservons |'explication pour des considérations ultérieures.
Et, pour terminer un exposé qui pourrait se prolonger indéfiniment, donnons, sans
commentaires, les six apophtegmes courts, simples et nourris, par lesquels Confucius,
avec sa netteté et sa concision ordinaires, détermine, sur la marche des Dragons, la

conduite normale du simple citoyen.

Cette citation donnera une idée parfaite de la facon dont les sages chinois entendent la

loi morale.
1° Ne pas changer selon le siécle ; ne pas s'attacher a la renommée ; fuir le monde ;
n'avoir pas de chagrin de n'étre pas apprécié ni connu des hommes.

2° Bonne foi dans les moindres paroles ; circonspection dans les actes ; étre en garde
contre le mensonge ; améliorer, sans s'en vanter, son siécle, par sa vertu
transformatrice.

3° Occuper une situation élevée sans s'en enorgueillir ; occuper une situation inférieure

sans s'en plaindre.
4° Perfectionner ses aptitudes ; profiter du moment opportun.
5° Agir, et, par son action, sauver l'univers.

6° Se garder d'étre trop noble pour avoir une occupation, et d'étre trop élevé pour avoir

des amis.

Notes:

(1) La grue symbolique et |égendaire.

(2) Je renvoie les curieux de philologie au texte méme du Yiking, que I'on trouve dans la
traduction Philastre (Annales du Musée Guimet) et aux graphiques et grammaires du
Pére S. Couvreur, S.J., missionnaire du Tcheou-li, imprimés a Hokien-fou en 1884, et

gu'on trouve encore assez fréquemment a Paris.

(3) A chaque situation du Dragon, se rappeler le voyage de la Légende.

(4) Il demeure entendu que le symbolisme du Dragon, tel qu'il est expliqué ici, est en



dehors du temps et de l'espace, au-dessus des individus, et applicable seulement aux
synthéses. Le prochain chapitre indiquera le symbolisme de leur marche, par rapport a ce

qgu'on appelle, en Occident, la création de I'Univers visible.

(5) On est libre de donner a cette proposition toute la valeur psychique que I'on voudra.



Avant-Propos des Editeurs de « La Voie Rationnelle »

Editions Traditionnelles, Paris, 1984

S338585F

MATGIOI, Albert Puyou, Comte de Pouvourville, naquit & Nancy le 7 ao(t 1862. Il remplit

au Tonkin plusieurs fonctions militaires et administratives.

« C'est pendant la période de sa carriere qu'il consacra a l'inspection, que Matgioi, nous
dit son biographe, dut partager son existence en deux modes bien distincts. Séduit,
d'une part, par la beauté de l'idéal métaphysique de I'Esprit taoiste qu'il entrevoyait,
guidé par des conversations édifiantes ou par la lecture de rares manuscrits, il employa
tous les loisirs, hélas trop peu nombreux, que lui laissaient, surtout a son début, les
exigences de sa profession, a rechercher chez les lettrés avec lesquels il se trouvait en
relations journaliéres ceux dont la bonne volonté et le savoir pouvaient l'aider dans son

ascese.

Il eut surtout la bonne fortune de rencontrer un maitre que sa science et sa sagesse
quasi divine avaient tenu a I'écart des troubles politiques qui désolaient sa patrie...
Pendant tout son séjour a l'inspection des trois provinces dont Son-Tay était, alors la

capitale, Matgioi vit presque régulierement tous les soirs son maitre.

Celui-ci ayant reconnu en son éléve une mentalité particulierement disposée a recevoir
avec fruit ses enseignements, s'appliqua a développer inconsciemment en lui, selon
la méthode chinoise, les facultés spirituelles latentes qui le conduisirent a la
compréhension exacte de la sublimité des textes dans lesquels sont consignés depuis des
siecles les éléments de la sagesse jaune, expression de la totale Vérité. Ces instructions
théoriques permirent au néophyte de recevoir plus tard I'Initiation illuminative lors de

son affiliation aux sociétés secretes-» (1).



C'est a cette époque qu'Albert de Pouvourville prit le nom tonkinois de Matgioi qui signifie
« ceil du jour ». Le choix de ce nom fut agréé et consacré au cours d'une cérémonie
secrete dans laquelle Matgioi regut, au mois d'octobre 1890, l'investiture initiatique (2).
C'est la description d'une cérémonie analogue, extraite d'une ceuvre de Matgioi ayant

pour titre : De l'autre c6té du mur, que I'on trouvera a lI'appendice I du présent livre.

L'appendice II contient les principales parties d'un discours qui fut tenu, en 1893, au sein
d'une organisation initiatique chinoise, par un des chefs de cette organisation, a un de
ses disciples partant pour un voyage occidental long et indéterminé. Ce sont les Adieux
du Sage, publiés en décembre 1905 dans la revue La Voie que Matgioi avait fondée avec
Léon Champrenaud. Matgioi n'indique pas a qui ce discours fut adressé, mais nous avons

de bonnes raisons de croire que ce fut a lui-méme.

Outre la Voie Métaphysique et la Voie Rationnelle, Matgioi publia des études sur certains
aspects psychologiques sociaux, politiques et artistiques du monde chinois et indo-
chinois. Citons notamment La Chine des Lettrés, L'Opium, Le Maitre des sentences,
L'Annam sanglant, L'Annamite, etc., mais son ceuvre doctrinale est renfermée toute

entiére, a ce jour, dans la Voie Métaphysique et la Voie Rationnelle.

Deux ans avant sa mort, Matgioi publia dans la Nouvelle Revue Indochinoise un récit
intitulé Aux tournants de la Voie, dans lequel il exposait comment il parvint a trouver un

maitre taoiste et a comprendre ce qu'est la vraie vie orientale.

Ce n'est pas ici le lieu de parler des activités littéraires et politiqgues d'Albert de
Pouvourville ; c'est de « Matgioi » seul que nous nous sommes proposés d'entretenir le

lecteur.

Ainsi qu'on I'a écrit trés justement dans un article nécrologique (3), la Voie Métaphysique
et la Voie Rationnelle sont d'ailleurs les deux livres pour lesquels Matgioi lui-méme aurait
sans doute désiré passer a la postérité. Celle-ci, nous n'en doutons pas, exaucera ce voeu
si |égitime.

LES EDITEURS.

Notes :

(1) Matgioi et son role dans les sociétés secrétes chinoises, par Théophane (Léon
Champrenaud), pp. 25-26.

(2) Théophane, pp. cit., p. 6.

(3) Article de Poui Tak-Sang publié dans les Etudes Traditionnelles de juin 1940



